# alasiasia fierula

ग्रन्थकर्ता ।

डा॰ पा॰ सोताराम हेन्द्रारः पोएच्॰ डो॰

अहं तवेदान्तविकागाव्यक्षः
श्रीसवाशिवकेन्द्रीयसंस्कृतविद्यापीठम्, पुरी

ख हतो वि शि श्हा के हैं।



Dr. K.M. Sangamesan
Lecturer in Sanskrit Sahitya,
Sree Sankaracharya University of Sanskrit
Regional Centre, Firut,
Malappuram, Kerala - 670 101

किरिसकः

ाश्रमम्, सालिग्रामः तालूक्, दक्षिणकन्नड

वारादिक . एडेस

05220

# हादग्रहग्रमसाक्षणम

ए ला

ग्रस्यक्ति -

डा॰ पा॰ सीताराम हेब्बारः पीएच्॰ डी॰ अहं तबेदान्तिमागाध्यक्षः श्रीसदाशिवकेन्द्रीयसंस्कृतिबद्यापीठम्, पुरी



प्रकाशकः

गायत्री-आधमुम्, सालिग्रामः उडुप् तालूक्, दक्षिणकञ्चड कर्नाटक स्टेट् पा॰ श्रीनिवास हव्वारः गायत्री – आश्रमम् सालिग्रामः, पोष्ट-पारम्पल्लि उड्डि ताळ्क्, दक्षिणकन्नड कर्नाटक स्टेट्

ग्रन्थस्यास्य सर्वेऽप्यधिकाराः ग्रन्थकर्त्रा स्वायत्तीकृताः



मुद्रणस्थानम् :--

श्री नारायण प्रेस्, पुरी

परस्मै गायनीपरबहाणे नमः

#### A CRITICAL STUDY ON INDIAN PHILOSOPHY

Dr. K.M. Sangamerean
Lecturer in Sanskrit Saler 18,
Sree Sankers brya arress, at Sangari
Regional Court e, Front,
Malapparam. Keisia - 0 /0 1115

Author

Dr. P. S. Hebbar (Ph. D.)

Head of the Department of ADWAITA VEDANTA
Sree Sadasiva Kendreeya Samskrit Vidyapeetham.

PURI-ORISSA.

Jani- Drissa



Publisher Gayatree Ashramam Saligrama, Karnataka Published by

P. Srinivasa Hebbar Gayatree Ashramam, Saligrama, Post.-Parmpali. Dakshina Kannad, Karnataka State.

The second of the

Dr. P. S. Hebbar.

First Edition (1000 Copies)

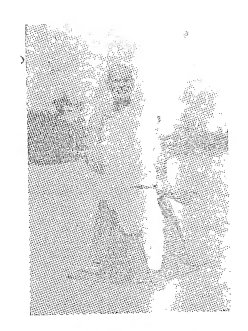
WIT VIDYAFEET

price:

) : .

Printed at

Sri Narayan/Press.



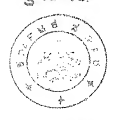
ब्रह्मश्री श्रीनिवास हेब्बारः

समग्रशास्त्रेषु कृतभूरिपरिश्रमाणाम् आस्तिकवराणां कमितृष्ठानरतानां क्वाध्याय प्रवचनपराणां नैय्यायिकानां श्रीमतां मित्पतृचरणानां चरणकमलयोः सश्रद्धया समित्रोऽयं ग्रन्थकृमृमः ः!



water head and as a delight had on

# शोसिद्धः गुण्ड्राबुमहानार्गः ग्रन्थस्यास्य प्रकाशने प्रेषितोऽये युगसन्देशः



ವಿಧಾನ ಸೌಧ. ಜಿಂಗಳೂರು\_೫೬೦೦೦೧ ದಿನಾಂಕ 25ನೆಂದು ಜಲಲೈ , 80

#### ಸಂದೇಶ

"ದ್ವಾದಶ ದರ್ಶನ ಸಮಿತಾಹಣಂ ಇ ಎಂಬ ಗ್ರಂಥ ವನ್ನು ತಾವು ಬರೆದು ಪ್ರಕಟಿಸುತ್ತಿರುವ ವಿಪಂತು ತಿಳಿದು ಪರಾನ್ಯ ಪುಟ್ಯುವುಂತ್ರಿಗಳಿಗೆ ಸಂತರ್ಗುಷವಾಗಿದೆ. ಸಂಸ್ಕೃತ ಪ್ರಿಂತುರಿಗರಾ, ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳಿಗುತ್ತಾರೆ. ಅದರ ಪ್ರಕಟಣೆಂತು ವಿವ್ಯು ಪ್ರಂತುತ್ನ ಂತುಶಸ್ವಿಂತರಾಗಲೆಂದು ಪುಟ್ಯುವುಂತ್ರಿ ಗಳು ಹಾರೈಸುತ್ತಾರೆ. ಕನ್ನಡಿಗರಾದ ತಾವು ದುಾರದ ಹಿನ್ನು ರಾಜ್ಯದಲ್ಲ ಸಂಸ್ಕೃತ ಬೋಧನೆಂತು ಕಾಂತುಕ ಹಿನ್ನು ರಾಜ್ಯದಲ್ಲ ಸಂಸ್ಕೃತ ಬೋಧನೆಂತು ಕಾಂತುಕ ಹಿನ್ನು ನಿರತರಾಗಿರುವುದು ಸಂತರಾ ಪದ ವಿಜಾರ. ನಿಮ್ಮ ಕಾಂತುಕ ಕಂತುಕದಲ್ಲ ಅವರು ಸಕಲ ಂತುಶಸ್ವು, ಕರಾಂಡುತ್ತಾರೆ.

ಷ ಡೆ. ೨೫೯ ಕೆಲ್ಗೆ ೩೯ ಕನ್ನತೆ (ಎಲೆ. ಎಸೆ. ಶೇಷಗಿರಿ ರಾವೆ) ಪರುಖ್ಯ ಪರಂತ್ರಿ ೧ರಂಪರ ಪತ್ರಿ ಕಾ ಕಾಂರಂಗದರ್ಶಿ.

ಾ: ಪಿ.ಸೀತಾರಾವು ಹೆಬ್ಬಾರ, ಹಕರು ದಾಶಿವ ಕೇಂದ್ರೀಂತು ಸಂಸ್ಕೃತ ದಾಯ ಪೀಠಂ, ಮರಿ, ರಿಸ್ಸಾ ರಾಜ್ಯ.

1

#### प्रान्तथनम्

परमकारुणिकस्य श्रीमतो जगन्नायस्यानुकम्पया ग्रन्थोऽयं प्रकाणितः सन् इदानीं सर्वेषां पुरतः विलिसतः अस्ति । भारतीय-दर्शनानि उत्कृष्टानि परिपूर्णानि वैशिष्ट्चपूर्णानि च सन्ति इत्यत्र नैव संगीतिलेशः । यतो हि एतानि दर्शनानि असाधारणैः ऋषिवरैः अनादिकालतः तत्त्वमाध्यमेन संरक्षितानि सन्तीति सर्वेषां विदितचरमेव ।

भारतीयदर्शनानि सर्वेभ्यः विदेशीयेभ्यः दर्शनेभ्यः प्रकारे विस्तारे एवं विचारपवित्रतायां च अन्यूनानि विचन्ते । भारते अजायन्त विविधानि सामाजिकपरिवर्तनानि धार्मिकान्युत्तानपतनानि वेदेशिका-नामाक्रमणानि च तथापि भारतीयदर्शनपरम्परा अस्खलिता अविच्छिन्ना चेदानीमपि विराजते । अत एव चिन्तितुं शक्यते यत् भारतीय-दर्शनानि कीदशं पवित्रवत्त्वं भजनते इति ।

इयं भारतभूमिः सर्वधर्माणामिष मूलभूता तथा पारचात्य-धर्माणामिष इयं भूः बताऽदरा तिष्ठति । एव सित भारतभूमिजंरस्मामिः चिन्तनीयं विद्यते यत् विदेशीयाः अत्र आगत्य, तेरत्र भारते निर्वन्धेन स्वकीयधर्मान् सुलभेन भारतीयानामस्माकमुपरि आच्छादयन्ति । अत्र हेतुत्वेन तिष्ठति यत् भारतीयानां कृते स्वकीयदर्शनस्य ज्ञानाभावः इति । तस्मात् भारतीयानां कृते स्वकीयं दर्शने मनः प्रेरियतुं एव मालोचना वर्धायतुं ग्रन्थेऽस्मिन् मया अयतनः कृतः ।

ग्रन्थोऽयं दर्शनज्ञानेच्छुकानां सह्द्यानाभेवं विद्यार्थिनां च मह्दु-पकारत्वेन तिष्ठतीत्यत्र न सन्देहः। भारतेऽस्मिन् मुख्यत्वेन वर्तमानानां आस्तिकानां पड्दर्शनानि एवं नास्तिकत्वेन स्थितानां पड्दर्शनानि च तत्तद्र्शनमाध्यमेन पुस्तिकायामस्यां शोभन्ते। तत्तद्र्शनस्य विषय-विचारावसरे अन्यद्र्शनेषु स्वमतद्द्राद्यांय विचारिताः वाद्प्रतिवादाद्यः विशिष्य भ्रत्येशीन्यत नावलात्यन्ते । कवनं विश्वनदान य मूलयाण्य ज्ञातुमयं ग्रन्थः महानुपकरोति जिज्ञाचुनामित्यन्यदेतत् ।

विशेषेण विभिन्नन्दिनिभारीयानां छ।त्राणां सम्यक् स्वदर्शनस्य सिद्धान्तानां ज्ञानसम्पाद्नाय, एवं स्वदर्शनसिद्धान्तेन सह अन्य-दर्शनसिद्धान्तस्य तुलनात्मकषध्ययनं कर्तूम्, परीक्षायायिष प्रश्नोतर-माध्यमेन स्वदर्शनसिद्धान्तं सम्यक् उपस्थापियतुं च पुस्तकमेतद् महदुपकरोति इति विदित्तमेव भवति तत्र भवताम् । मल्लेख्यत्वेन पप्रथमतया प्रकाणितेऽस्मिन् ग्रन्थे ज्ञात्वा अज्ञात्वा वा भ्रमप्रमादादयः दोषाः सम्भवेयुरेव, तान् दोषान् हंसक्षीरन्यायेन सहदयाः विद्वांसः स्वीकरिष्यन्ति, मां चानुगृह्णन्ति इत्यतः कृतार्थो भवामि ।

पुरीक्षेत्रस्थितेन नारायणप्रेस्माध्ययेन ग्रन्थोऽयम् सुद्रितोऽस्ति ।
समीचीनया रीत्या ग्रन्थस्यास्य प्रकाणनं कृतवतां मुद्रणालयाधीक्षकानां
श्रीमतां वंशीघररथमहोदयानां धन्यवादाः वितीर्यन्ते । अपि च उत्कल-संस्कृतगवेषणासमाजसम्पादकस्थाने वर्तमानानां श्रीमतां व्रजिक्षोर-स्वाई महाभागानां कृतभूरिपरिश्रमेण ग्रन्थोऽयमस्मिन् क्षेत्रे प्रकाशितो भवति । एतद्रथमते नमस्काराहाः भवन्ति । एवं परोक्षापरोक्षेण ग्रन्थस्यास्य प्रकाशने साहाय्यं कृतवतां सर्वेषां सहदयानां कृते अयं जनः साञ्जलवदः कृतज्ञतावाकं व्याहरति ।।

पुरो भाः सं० १६०३ भाद्रपद्शुक्लचतुर्थी १३-६-८० इति विद्वज्जनविधेयः पा० सीताराम हेव्वारः

#### अभिनग्हनम्

डा॰ हरिहर झा M. A., Ph D. D. Litt. प्राचार्य:

श्रीसदाशीवकेन्द्रीयसंस्कृतविद्यापीठम् पुरी कोरिस्या

कि सत्यं कि च मूल्यं प्रप्रथमम् इत्यादि चिन्तनसयं दर्शन-णास्त्रं णनेः गनैः विभिन्नानि जटिलानि च स्वस्याणि प्राप्नोत् । तदीयं भिन्नं भिन्नं पक्षमाश्चित्य परः सहस्रं चिन्तका. नानाग्रन्थान् प्रणिन्युः । अथापि तदीयं दुर्वोधत्वे गौथित्यं न जगाम ।

प्रस्तुतोऽयं ग्रन्थः भारतीयदर्णनस्य प्रमुखानां वादानां प्रत्यभिज्ञापने निर्वचने च नितरामुपकारकः इति निःसन्दिग्धम् । छात्रवत्सलःनानाशास्त्रपारङ्गतः डा० पा० सीताराम हेढवार महोदयः
सरलरीत्या छात्राणां वौधनार्थं परिक्षोत्तरणार्थं च ग्रन्थरत्निमदं विरच्य
महान्तं साधुवादमहिति । प्रसारितोऽयं ग्रन्थः अनुसन्धेत्सूनां सर्वेषां
छात्राणां विभिन्नेषु दर्शनेषु तुलनात्मकमध्ययनमाध्यमेन महत्स्थाने
विलस्ति । सर्वाणि च दर्शनानि अतिसंक्षेपेण स्वात्मानमत्र उपस्थाप्यन्ते । स्वदर्शने विस्तरत्वेन प्रतिपादितानां सूक्ष्मातिसूक्ष्माणां
गहनात्मकानां सिद्धान्तानां सरलसंस्कृतभाषया सारत्येन च
सङ्कृतीकृत्य दर्शनानां मणिमाला इयं सुशोभा विराजते । भगवान्
कृपालुः जगन्नाथः ग्रन्थकर्त्रे उत्तरोत्तरमृत्साहं वर्धयित्वा, एवमेव
अनेकाः दुर्लभविषयात्मकाः ग्रन्थाः प्रकाशनीयाः इत्याशास्महे ।।

पुरी

डा० हरिहर झा

# संकेतरिंद र वर्ष

| अ० म ।<br>ईर्षाo                                     | अनिवृद्धवृत्तिः<br>ईशवास्योपनिषत्                                                          |                                                                                                                  | विषयानुका                            | विषयानुक्रमणिका                                                             |                                |  |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|--|
| ऋा मंत<br>छा <b>०</b> च०<br>जै० सूत्र<br>जै० संज     | ऋग्वेदसंहिता<br>छान्दोग्योपनिषत्<br>जैमिनिसूत्रम्<br>तैतिरीयसंहिता                         | विषयाः<br>प्रथमोऽह                                                                                               | पृष्ठम्<br>उपद्घात:-<br>यायः — न्याय | विषयाः<br>-१-२<br>दर्शनम् = १-१८                                            | नृष्ठ <i>म्</i>                |  |
| ते० वाज<br>ते० वज<br>न्याल सू०<br>न्यालरत्नालीस० विल | तैतिरीयबाह्यणम्<br>तैतिरीयोपनिषत्<br>न्यायसूत्रम्<br>न्यायरत्नावलीसिद्धिविवेक              | <ol> <li>न्यायणास्त्रम्</li> <li>न्यायणास्त्रपरिचयः</li> <li>प्रमाणम्</li> <li>प्रमेयः</li> <li>संशयः</li> </ol> | m m y                                | 11) निर्णय:<br>12, बादः<br>13) जल्पः<br>14) वितण्हा                         | entry<br>entry                 |  |
| ৰূ০ ব০ মা০ মা০<br>ৰূ০ বা০<br>ৰূ০ বা০                 | पञ्चद्शी<br>वृहदारण्यकोपनिषत्<br>वृहदारण्यकवार्तिकम्<br>वृहदारण्यकोपनिषच्छां-<br>करभाष्यम् | 6) प्रयोजनम्<br>7) हव्टान्तः<br>8) सिद्धान्तः<br>9) अवयवः                                                        | 34. USV USV (S)                      | 15) हेत्वाभास:<br>16) छलम्<br>17) जाति:<br>18) निग्रहन्थानम्                | 2 0 8 X                        |  |
| त्र० सु०<br>व्या सु०<br>व्या                         | ब्रह्मसूत्रशाब्द्वरमाध्यम्<br>ब्रह्मसूत्रम्<br>भगवद्गीता                                   | 0) तर्कः                                                                                                         | હ                                    | 19) शास्त्रस्यास्य<br>न्यायपदौचित्यम्<br>20) षोडशपदार्थाः                   | १७                             |  |
| यानसी०<br>यी० सु०                                    | मानसोल्लासः<br>मीमांसासूत्रम्                                                              | २) द्वितीयऽध्या                                                                                                  | यः—वेशेषिकदः                         | मोक्षोपयोगिनः<br>र्यानम् १६ – ३१                                            | <b>१</b> =                     |  |
| मु० उ०<br>यो० सु०                                    | उठ सुग्डकोपनिषत्                                                                           | 1)वैशेषिकं जास्त्रम्<br>2) वैशेषिकदर्शनपरिचयः                                                                    | 8 E<br>8 E                           | <ol> <li>समबायविचारः</li> <li>ोहेत्वादिसंख्या —</li> </ol>                  | २५                             |  |
| यो० यां० चा॰ टी०<br>सा० कां०                         | योगमाध्यवात्तिकटीका<br>सांस्यकारिका                                                        | 3) ग्रन्थरचनप्रक्रिया                                                                                            | २०                                   | विचार<br>13) द्वित्वादिसंख्या-                                              | ः २४                           |  |
| स्वेo डo                                             | सांख्यसूत्रम्<br>स्त्रेवायवरोपनिषत्                                                        | 1) पदार्थास्वरूपम्<br>), पदार्थानां विचारः<br>)) द्रव्यत्वभिचारः                                                 | २ १<br>२ १<br>२ २                    | निवृत्तिविचारः<br>14) पीलुशकविचारः<br>15) पिठरपाकविचारः<br>16) विभागजविकाम- | <b>૨</b> ૪<br>૨૪<br><b>૨</b> ફ |  |
|                                                      |                                                                                            |                                                                                                                  | •                                    |                                                                             |                                |  |

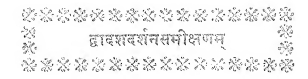
4.

विचारः ५७ .

| ्रियुयाः<br>सिव्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | च्              | <u>6</u><br>                                                    | िनन्स                                                                              | () e31                | -Ø11                                      | वेध्यम      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------|-------------|
| 7) गुणत्वविचार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २३              | * . /                                                           | ९०<br>५) वञ्चमो स्याय                                                              | — मीमांस              | ९<br>पदणनम् — ६२-७५                       |             |
| 8) कर्मत्विचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २४              | 301 26-16-16                                                    | ३ <sub>१</sub> 1) मीमांसाशास्त्रम्                                                 | ६२                    | ः श्रुत्यादीनां <mark>प्रामा</mark>       | 0π_         |
| 9) सामान्यविचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २४              | (५१२) पुरुपार्थविचारः                                           | 361) alanguan                                                                      | 41                    | विचारः                                    | 00          |
| lU) विशेष्विचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २४              |                                                                 | 2) मीमांसाशास्त्रपरिचयः                                                            | ६२                    |                                           |             |
| (३) तृतीयडच्यायः -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _<br>— सांख्यदः | र्नम् ३३ - ४३                                                   | २) जीवांकावाक्यकारेच्या                                                            |                       | 9) बेद्रश्यापौरूषेयत्व-                   | . 04        |
| 1) सांख्यशास्त्रम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३२              | 8) सांख्यशास्त्रे सृप्टिकम                                      | . 3(                                                                               | i of or               | विचारः                                    | ৩४          |
| 2) सांख्यशास्त्रपरिचयः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३२              |                                                                 | 4) कुमारिलमतानुसार-                                                                |                       |                                           |             |
| ·<br>司<br>数                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 | तत्त्वविचार                                                     |                                                                                    | ६५                    | 10) वेदस्य सप्टा ब्रह्म                   | ५६          |
| 3) प्रकृतेः स्वरूपविवेचनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 38              | 10) सदसतो इत्पति-                                               | ्र5) गुरुम <b>त</b> पदौचित्यत्रिचारः                                               | 88                    | 11) वेद्स्यनित्यत्व-                      |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 | विवेचनम्                                                        | A broke U.S. In reduce take shows make the rate of the state of the take where the |                       | विचारः                                    | ७६          |
| 4 गुणानां स्वभावविचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 38              | ll) त्रिगुणात्मिका−ॣॄँ<br>मूलप्रकृतिः                           | 6) प्रभाकरमतानुसारमधिकः<br>४                                                       | ण-<br>वनम् ७०         | 12, देवतानामे कत्व-                       | lele        |
| C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 21,             | 12) प्रकृति-पुरुषयोः                                            |                                                                                    | · ·                   | त्रिचार:                                  | 96          |
| 5) महत्तत्त्वविचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३५              | पतस्परापेक्षिता                                                 | ६ । षच्ठोऽहयायः –                                                                  | - वदान्तद्ध           | ·                                         |             |
| Comment or the special state of the state of | ३६              | 13) प्रकृतिग्रवत्या-                                            | 1) वदान्तशास्त्रम्                                                                 | ૭૭                    | 12) अविद्याया प्रमाण                      | •           |
| 6) अहङ्कारविचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | पुरुषस्य मोक्षः | <sub>४</sub> 2) वेदान्तशास्त्रपरिचयः<br>3) ब्रह्मजिज्ञासाविचारः | ्ट०                                                                                | 13) अविद्यायाः आश्रयः |                                           |             |
| 7) पञ्चतन्मात्राणां विचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३७              |                                                                 |                                                                                    | <b>द</b> ३            | 14) मिथ्यात्वविचारः                       | 83          |
| ४) चतुर्थोऽध्यायः -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | — योगदश         | तिम् ४४ ६१                                                      | 4) ब्रह्मविचारस्य प्रयोजनम्                                                        | দ <b>ধ</b>            | 15) अद्वैतमते तत्वविचा                    |             |
| 1) योगशास्त्रम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४४              | 9) असम्प्रज्ञातसमावः                                            | ्5) तात्पर्यनिर्णयकाङ्गविचार<br>्6) अहम्पदार्थविवेचनम्                             |                       | 16) सृष्टिऋमनिरूपणम्<br>17) परिणावसादः    |             |
| <ol> <li>योगशास्त्रपरिचयः</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ४४              | 10) अविद्याविचारः                                               | y ०) अहम्पदायाववचनम्<br>7) आत्मस्वरूपविवेचनम्                                      | <b>5</b>              | 17) पारणावसादः<br>18) विवर्तवादः          | <i>03</i>   |
| 3) अथशब्दविचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४६              | 11) निरोधलक्षणम्                                                | <ol> <li>अत्मस्वरूपाववचनम्</li> <li>इह्मणि प्रमाणम</li> </ol>                      | 59                    | 19) ख्यातिविचारः                          | 23          |
| 4) योगशब्दविचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४७              | 12) निरोधस्योपायः                                               | <ul><li>९) अध्यासिववेचनम्</li></ul>                                                | 55<br>56              | 20) महावाक्यचतुष्टयम्                     | 900<br>1909 |
| 5) योगाङ ग्समाधिविचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ४८              | 13) अध्यासनक्षणम्                                               | ा) सतात्रैविध्यविचारः                                                              | 60                    | 21) मोक्षनिरूपणम्                         | 203         |
| 6)आत्मनः अपरिणामित्वन <del>ि</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | गारः ५०         | 14) वैराग्यलक्षणम्<br>15) पुरुषस्य केवल्यम्                     | .1) मायात्रिद्ययोः स्वरूपितवेच                                                     |                       |                                           | * `         |
| 7) परिणामविचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्र१            | 10) पुरुषस्य करण                                                |                                                                                    |                       | दर्शनम् — १०४-११३                         |             |
| 8) सम्प्रज्ञातसमाधिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ४२              |                                                                 | 1) चार्वाकदर्शनम्                                                                  | १०४                   | 7: सृष्टिवचारः                            | 0 - 0       |
| 1-सवितर्कसमाधिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . ४३            |                                                                 | <ol> <li>वार्वाकदर्शनपरिचयः</li> </ol>                                             | •                     | ८) आत्मस्वरूपविचार                        | 308         |
| 2-सविचारसमाधिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ४३              |                                                                 | <ul><li>2) चावाकदशनपारचयः</li><li>3) जडवादिवचारः</li></ul>                         | १०५                   |                                           | • •         |
| 3-सानन्दसमाधिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 28              |                                                                 | ) जडवादावचारः<br>4) प्रमाणादिविचारः                                                | 808                   | 9) ईश्वरास्तित्वविचार<br>10) तत्त्वविचारः |             |
| 4-सास्मितसमाधिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | y X             |                                                                 | 4) अभाजादावचारः<br>) कार्यकरणभानिकाः                                               | १०७                   | 10) वस्तावचारः                            | १११         |

| िपया'                                   | T. C. X.       | ् विचयाः              | वृत्त्वम्  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------|----------------|-----------------------|------------|--|--|--|--|--|
| ६) अन्दमोऽध्यायः — जैनदर्शनम् √ ११४-१२७ |                |                       |            |  |  |  |  |  |
| 1) जैनदर्शनम्                           | ११४            | 7) द्रव्यमेदविचारः    | १२१        |  |  |  |  |  |
| 2) जैनदर्शनपरिचयः                       | * :            | 8) पुद्गनादिविचार     | * 57       |  |  |  |  |  |
| 3) प्रमाणविचारः                         | ۶,, ۶          | 9) तत्वविचारः         | १२३        |  |  |  |  |  |
| 4) रयाद्वादविचारः                       | ٠,٠            | 10) आत्मस्वरूपविचा    | रः १२४     |  |  |  |  |  |
| 5) सप्तभङ्गीनयविचारः /                  | ৪ ১ ল          | 11)जीवस्य वन्धनविच    | गार:१२५    |  |  |  |  |  |
| 6) द्रव्यविचारः                         | १२०            | 12) मोक्षविचारः       | १२६        |  |  |  |  |  |
| बौद्धदर्शनम् – है,                      | २०, ११, १२     | , अध्यायाः १२८-१६०    | )          |  |  |  |  |  |
| 1) वौद्धदर्णनम्                         | १२=            | 5) प्रतीत्यसमुत्पादि  | ।चारः१३६   |  |  |  |  |  |
|                                         | 398            | 6) क्षणिकवादः         | 11         |  |  |  |  |  |
| 3) उपदेशविचारः                          | 850            | 7) अनात्मवादः         | 880        |  |  |  |  |  |
| 4) लार्यसत्यविचारः                      | १३२            | 8) हीनयानम्           | १४३        |  |  |  |  |  |
| 1-दुःखम्                                | 9 4            | 9) महायानम्           | 39         |  |  |  |  |  |
| 2-दु खस्य कारणम्                        | 9 9            | 10) बौद्धदर्शने विभिन |            |  |  |  |  |  |
| 3-दु खनिरोध                             | ,,\overline{8} | वा                    | दाः १४४    |  |  |  |  |  |
| 4-दृश्वनिरोधे मार्गः                    | 1,7            |                       |            |  |  |  |  |  |
| <ul><li>ह) नवमोध्यायः</li></ul>         | — सौत्रान्ति   | किद्शीनम् १४५-१       | to.        |  |  |  |  |  |
| 1) वैभाषि कद्शंनम्                      | १४७            | 2)वैभाषिकदर्शनपा      | रेचय:१४७   |  |  |  |  |  |
| दशमोऽध्याय                              |                |                       | 1          |  |  |  |  |  |
| 1) सौत्रान्तिकदर्शनम्                   | १४८            | 2) सौत्रान्तिकदर्शन   | ال من      |  |  |  |  |  |
|                                         |                |                       | तः १८८     |  |  |  |  |  |
| एकादशोऽध्यायः — वैभाषिकदर्शनम् १५१-१५४  |                |                       |            |  |  |  |  |  |
| 1) योगाचारदर्शनम्                       | 8 7 8          | 3)आत्मस्वरूपविवे      | चनम् १५४   |  |  |  |  |  |
| 2) योगाचारदर्शनपरिचयः                   | 99             |                       |            |  |  |  |  |  |
| द्वाद्शोऽध्याः                          | पः — साध्य     | मिकदर्शनम् १५५-       | १४८        |  |  |  |  |  |
| 1) माध्यमिकदर्शनम्                      | १४४            | 11)वौद्धधर्मस्य वेदव  | ाहिरता १५। |  |  |  |  |  |
| 2) माध्यमिकदर्शनपरिचय                   | ſ: <u>;</u> ,  | 12) आत्मनि पुनर्विः   |            |  |  |  |  |  |
| 3) अध्यासविवेचनम्                       | १५८            | 13) वौद्यमते मोक्षस्य |            |  |  |  |  |  |
|                                         | 4 4            | C                     |            |  |  |  |  |  |

#### परस्मे गायत्रीपरब्रह्मण नमः



#### ०) द्वत्राधः--

भारतदेशे उत्पन्नानामस्माकं मतानुरोधेन पृथक् पृथक् एकं दर्शनं धवति । दर्शनं आस्तिक – नास्तिकभेरेन द्वेधा व्यवह्रियते । तथ नास्तिकर्द्शनत्वेन-चार्वाक, जैन, वौद्धाः । वौद्धेषु वैभाषिक-सौत्रान्तिक-धोगाचार-माध्यमिकाः इति चत्वारः प्रभेदाः इत्येते षट् यतप्रवर्तकाः वेद्शामाण्यं नाङ्गीकारिष्यन्ति इत्यतः एतेषां नास्तिकमते अन्तर्भावः । आस्तिकमतानि षट्,तानि च- न्याय-वैशोषिक-सांख्य-योग-पूर्वमीमांसो-त्तरमीमांसाः । उत्तरमीमांसा नाम वेदान्तः । एते षण्मतप्रवर्त्तकाः वेदस्य प्रामाण्यमभ्युपगम्य वेदोक्तेश्वरस्वरूपप्रतिपादने एव स्वमतमुपस्थापयन्ति इत्यतः एतेषामास्तिकत्वं सिद्धम् ।

विहितेषु द्वादणदर्शनेषु "स्वधमें निधनं श्रयः" (भग० ३-३४) इतिवत् सम्प्रदायिवदामस्माकं आस्तिकत्वं प्रधानिमिति निश्चित्य अस्तिकमतानि पट् शास्त्राणि प्रथमतः विचारार्थं प्रस्त्यन्ते । ब्रह्मज्ञानातरं ब्रह्मस्वरूपत्वेन वर्त्तमानः तुच्छः प्रपञ्चः यथा निरस्यते तथा
अस्वीकरणात्मकतुच्छत्वेन वर्त्तमानानि पट् नास्तिकदर्शनानि अन्ते
विचार्यन्ते । चतुर्दशलोकानां मध्ये कर्मलोकत्वेन ज्ञानलोकत्वेन च यः
मुख्यत्वेनोच्यते भूलोकः तथा द्वादशव्यात्मकुष्ट्ययात्मकेऽस्मिन् ग्रन्थे
'तत्वमिस", छा० छ० ६-६-७) इति श्रुतिश्रवणसमनन्तरमेव भवति यस्य
साधनचतुष्ट्यसम्पन्नस्य पुरुपस्य यः आत्मसाक्षात्कारः,तत्प्रतिपादनात्मकं
वेदान्तशास्त्रमत्र मुख्यत्वेन जीवनमुक्त्यात्मकमोक्षौपयिकत्वेनोपदिश्यते ।

विचार:

#### द्वषा शद्शं नस मीक्षणम्

विचारार्थं स्त्रीकृतेषु षट् आस्तिकदर्णनेषु सरणिरियं प्रस्तुता— 'श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यानां समवाये पारदीर्वल्यमर्थं-विषकपर्तत्" (मी॰ सू॰ ३-३-१८)

इति सीमांसान्यायानुसारं श्रुतिलिङ्गवान्यपदेन अत्र स्वीकृतेषु आस्तिकपड्दर्शनेषु वाक्यपदेन न्यायवैशेषिकशास्त्रे, लिङ्गं नाम स्मृतिः, लिंग्यते स्मर्थते इति व्युत्यत्त्या तेन स्मृतिपदेन सांख्ययोगशास्त्रे, श्रुतिपदेन सीमांसावेदान्तशास्त्रे चाभिहिते भवतः इति कृत्वा प्रथमतः स्यायशास्त्रस्य विचारः प्रस्तूयते।

#### १-१) स्यायशास्त्रम् :-

न्यायदर्शनस्य प्रवर्तकः यहिषिगी तमः । अस्य दर्शनस्य "अक्षपाददर्शनम्" इति नामान्तरम् । तत्र कारणं तु एकिस्मन् समये भगवान् व्यासः न्यायमतं दूषित्वा खण्डयामास । तस्मोद्वेतौः महिषिगौ तमः एवं प्रतिज्ञां कृतवान् यदहं अनेन नेत्रेण व्यासस्य मुखदर्शनं न करोमि इति । अनन्तरं व्यासः गौतमस्य अनुनय-विनयेन प्रीतो भूत्वा तं मुक्तकण्ठेन प्रशंसां कृतवान् । तदानीं गौतमः स्वयोगवलेन स्वपादे नेत्रमेकं निर्माय तेन नेत्रेण व्यासं दृष्टवान् । तस्मात् गौतमस्य अक्षपादः इति लोके प्रथा अभूत्।

दर्शनेऽस्मिन् वैशेषिकदर्शनानुसारं पदार्थानां तत्वज्ञानेन निःश्रेयस - सिद्धः भविष्यतीति अभ्युपगम्यते । न्यायदर्शने षोडशपदार्थानां भेयत्वमभ्युपगम्यते । तेषां पोडशानां नामानि – प्रमाणप्रभेयसंशय– प्रयोजनहष्टान्तसिद्धान्तावयवतर्कनिर्णयवाद्जलपवितण्डाहेत्वामासछ्ल् – जातिनिग्रहस्थानानि इति । एतेषां पदार्थानां यथार्थज्ञानेन मुक्तिस्सिध्यति इत्येतेषां राद्धान्तः ।

#### २) न्यायशास्त्रपरिचयः :-

अस्मिन् न्यायशास्त्रे पंच अध्यायाः सन्ति । प्रत्येकस्मिन् अध्याये आह्निकद्वयं भविष्यति । प्रथमाध्यायस्य प्रथमे आह्निके पोडशपदार्थेषु प्रमाणविचारादार्भ्य निर्णयपर्यन्तं यावत् नव पदार्थाः ि प्राचित्र कर के प्राचित्र क्षेत्र किंग्रहस्थानपर्यन्तं सप्ल विषया विवास प्रमुवन्ते । द्विपीयाध्यायस्य प्रथमे आस्त्रिके स्याधारम् प्रतिराणं, तृत्य कारण एवं तस्य स्वरूपविषये विचारः, अन्यच्च पत्यक्षानुपानं भगानणस्द्रम्याणानां प्रामाणिकत्वं च विचार्यते । द्वितीये अर्थापत्यादीनामन्तर्भाव कुत्र इति स्पष्टीकृतम्। तृतीयाध्यायस्य प्रथमे आत्यनः स्वकृतनः, शरीर्ध्य लक्षणम् , इन्द्रियाणां भेदः, तेषां प्रयोजन-सित्येते चत्वारः व्यायविषयाः परीक्षिताः। द्वितीये तु युद्धेः एवं सनसः परोक्षणं कृतम् । चतुर्राध्यायस्य प्रथमे आह्निके प्रवृत्तिकोषः, प्रेत्यभावः, फलर्, दुःराम् एवमप्रमास्य विचारः प्रस्तुतः । एवं तृतीयाध्यायस्य काह्निकद्वये चतुर्थाध्याधस्य प्रथमाह्निके च केवलं प्रयेयविषयाणामेव परीक्षणं कृतम । प्रनेपभृताः द्वादण भवनि ः । ते यथा- आत्मा, शरीरम् इन्द्रियानि, शर्भः, तृत्रिः, यनः, प्रवृतिः, दोषः, प्रेत्यभावः, फलम् , दुःखम्, अवन्यः इति । चनर्यस्य द्वितीये आह्निके दोषाणां निमित्तानि यानि तेषां निरूपण एवं परमाणोः निर्वयवत्वं च साधितम् । पञ्चमाध्यायस्य प्रथमे आह्निके जातेः निरूपणं कृतम् । द्वितीये निग्रहस्थानस्य विचारः प्रतिपादितः । एवं पञ्चाध्यायात्मकसरीरयुक्तस्य न्यायशास्त्रस्य परिचयः

#### ३) इनाणम् :-

पोडणपरार्थानां मध्ये एतद् भवति प्रथमम् । गौतमस्य सिद्धान्तोऽयम्- 'पायाधीना भेयसिद्धां' इति । अयं भावः— प्रमेयभूतस्य अर्थस्य सिद्धः प्रमाणाधीना इति । अर्थात् यथार्थानुभवस्य यत् कारणं, एवं यथार्थानुभवप्रयायाः नित्यसम्बन्धाश्रयत्वेन यद्दित तत् प्रमाणिमिति गीयते । तस्मादेव प्रमाणं न्यायभास्त्रे भिन्नपदार्थत्वेन स्वोक्तियते । भास्त्रेऽहिमन् प्राततन्त्रासद्धान्तः उपस्थाप्यते । स तु समानतन्त्रेण सिद्धः एवं परतन्त्रासद्धान्तः उपस्थाप्यते । स तु समानतन्त्रेण 'समानतन्त्रसिद्धः परतन्त्रासिद्धः प्रतितन्त्रसिद्धान्तः" (व्या० सू० १-१-१६) इति । ईश्वरप्रामाण्यविषयं गौतमस्य वचनम् - मन्त्रायुर्वेदप्रामाण्यवच्य तत्प्रामाण्यवच्य सिद्धं यत् नैयायिकानामभिमतत्वेन ईश्वरे यत्प्रामाण्यं तत् गौतसेन यति स्वस्य यत् नैयायिकानामभिमतत्वेन ईश्वरे यत्प्रामाण्यं तत् गौतसेन अपि अभ्यूप्पतं भवतीति ।

प्रमितिज्ञानस्य कारणं प्रवाणं भवति । नच्चतृविधम्-प्रत्यक्षानुमानोपमानणञ्दभेदात् । इन्द्रियैः विषयसंसर्गण यत् ज्ञानं जन्यते तत्
प्रत्यक्षमित्युच्यते । यथा घटपटाद्यः । अनुमिनेः कारणं यत् तद्नुमानमथवा विङ्गपरामणं इत्याम्नायते । प्रमाणेऽस्मिन् येन व्याप्त्वितेन
अर्थाववोधो भवति तस्य विङ्गिमिति नाम । उदाहरणम्- पर्वतो बिह्नमान् ,
धूमवत्त्वात् इति । अतिदेशवाक्यस्मरणेन सह यस्य सदृशवस्तुनः ज्ञानं
भविष्यति तत् उपमानप्रमाणेन सिध्यति । उक्तं च— "उपमितिकरणमुपमानम्" इति । तत्र दृष्टान्तः - गोसदृशो गवय इति । आप्तवाक्यं
शब्दः । यत्र प्रत्यक्षानुमाने स्वार्थवत्त्वं न भजते तादृशं ज्ञानं शब्दप्रमाणेनैव लक्ष्यते । यथा — "विष् भंवक्ष्व" इत्याद्यः ।

#### ४) प्रमेयः -

यथार्थज्ञाने भासमानत्वेन यः पदार्थः अस्ति सः प्रमेव इति कथ्यते। प्रमेयभूताः द्वाद्ग इत्येतेषां राद्धान्तः। विषयोऽयं पूर्वभेव प्रतिपादितः। आत्मा ज्ञानाश्रयत्वेन कथितः। अत्मा तु जीवात्म-परमात्मरूपेण द्विविधः। परमात्मा सर्वज्ञः एकश्च। जीवाः प्रतिशरीरं भिन्नत्वात् जीवात्मानः अनेकाः। व्यापकत्वेन नित्यत्वेन च उभाविष प्रतिपादितौ स्तः। आत्मनः सुखदुःखोपभोगाय साधनभूतं यत् तच्छरीरिमत्युच्यते। शरीरसंयुक्तः ज्ञानकारणं यदतीन्द्रियं पदार्थत्वेन कथितं तदिन्द्रियमिति वक्ष्यते। ज्ञानं वृद्धिरिति व्यवह्रियते। सुखदुःखा-दीनां ज्ञानसम्पादनाय साधनभूतस्य इन्द्रियस्य नाम मनः इति। एतन्मनः नानाप्रकारत्वेन वर्तमानं सत् अण्रत्वेन नित्यत्वेन चाभिधीयते।

#### ५) संशयः :-

अनिश्वयात्मकं ज्ञानं संशय इति कथ्यते । सः त्रिविधः -साधारणधर्मनिमित्तः,असाधारणधर्मनिमित्तः, विप्रतिपत्तिधर्मनिमित्तःचेति । तत्र प्रथमस्योदाहरणम् -स्थाणुर्वा पुरुषो वेति । यतो ह्यत्र पुरुषस्योत्तत्वमेव स्थाणोः स्थूलत्वं च साधारणधर्मतया भासते । द्वितीयस्थोदाहरणम् -पृथिवी नित्यानित्थे इति । असाधारणधर्मगतभूतगन्धज्ञानं विना पृथिवी

# ११) निर्णयः :-

उपर्यु क्ततर्कविषये खण्डनमण्डनात्मकद्वारा यस्य समीचीनार्थस्य निश्चयः भवति सः निर्णयः इति अभ्युपगम्यते । अत्र सूत्रकारवचनम् -"विमृरय पक्षप्रतिपक्षाश्यामर्थावधारणं निर्णयः" ( न्या० सू० १-२-८१ ) इति । अयं चतुर्विधः - साक्षात्कृतिः, अनुमितिः, उपमितिः, शब्दः इति ।

#### १२) वादः :-

यः तर्केण अथवा प्रमाणद्वारा स्वपक्षसाधनमेत्रं परपक्षखण्डनं यस्यां शास्त्रवर्चायामुपयुज्यते, किंच स्वीकृतः सिद्धान्तः अविरुद्धः एवं पञ्चावयववनयैः उत्पन्नश्च भविष्यति सः वादः इत्युच्यते । तत्र प्रमाणम्-"प्रमाणतर्कसाधनोपालम्भः सिद्धान्ताविरुद्धः पञ्चावयवोपपन्नः पक्षप्रतिपक्षपरिग्रहो बादः" (न्या० सू० १-२-१) इति गौतमवानयम् ।

### १३ जंल्पः -

''यथोक्तोपपन्नः छलजातिविग्रहस्थानसाधनोपालम्मे जल्पः'' (न्या० सू० १-२-२ इति सूत्रकारवचनात् परपक्षखण्डनेन स्वपक्षसिध्यनन्तर-मिप छलजातिनिग्रहस्थानानां प्रयोगः यत्र कृतो भवति सः जल्प इति. भण्यते ।

# १४) वितण्डा -

"स प्रतिपक्षस्थापनाहीनो वितण्डा" ( न्या० सू० १-२-३ ) इति वचनात् पूर्वोक्तः यः जल्पः यदा स्वपक्षस्थापनाहीनो भवति स एव वितण्डाबाद इति वरविह्नियते । अस्मिन् वादे वैतण्डिकः स्वपक्षस्थापतं न करोति अपितु केवलं परपक्ष बण्डने एवास्य मुख्या प्रवृत्तिः।

# १५) हेत्वाभासः -

यत्र साध्यस्य साधकत्वेन हेतुः न भवति अथापि सः हेतुः हेतुवत् भासते इति अयं हेत्वाभास: इत्युच्यते । असद्वेतुरिति अस्य नामान्तरम् ।

हेत्वाभासः पञ्चवि**धः - सन्पभिचारः,** विरुद्धः, प्रकरगसमः, कालातीतः इति ते भविष्यन्ति । यः हेतुः अन्यत्र व्यभिचरति सः सव्यभिचारः इति । अस्यापरं नाम अनैकान्तिक इति । अस्योदाहरणम् - पर्वतो विह्निमान्, प्रमेयत्वात् । प्रमेयत्वं जलेऽपि सत्वात् हेतुरन्यत्र व्यभिचरित । यः हेत्ः साध्याभावेन व्याप्तः सः विरुद्धः इति कथ्यते । यथा - शब्दः नित्यः, कृतकत्वात् । अत्र कृतकत्विमिति हेतुः नित्यत्वाभावानित्यत्वेन सह व्याप्तः । यत्र यत्र कृतकत्वं तत्र तत्र निस्यत्विमत्यतः हेतुरयं विरुद्धः । यस्य प्रतिवादिनः अन्यः हेतुः विद्यते सः प्रकरणसमः इति व्यवहारः । अस्य अन्यन्नाम सन्प्रतिपक्षः इति । अय भावः – यत्र वादी स्वपक्ष साधनाय साधकहेतु प्रयोगं करोति, तदा तस्मिन् स्थले प्रयुज्यमानः हेतुः प्रकरणसमः इति भण्यते । उदाहरणम् - वादिनः पक्षे क्रव्दः नित्यः, यतः जब्दे आनित्यधर्मीपलब्ध्यभावात् इति । प्रतिवादि-पक्षे णब्दः अनित्यः, यतः शब्दे नित्यधर्मोपलब्ध्यभावात् इति हेत्वन्तर-प्रतिपादनेन गृहीत: पक्ष: विचारेण समाप्तिन भवति । अतोऽयं हेत्: प्रकरणसमः। यः हेत्ः साध्यसमानः सन् स्वयमसिद्धः सः साध्यसमः। ह<sup>ु</sup>टान्तः – शब्दः गुणः, चक्षुषा हश्यमानत्यात् इति । अत्र शब्दे चाक्षुषत्वहेतुरसिद्धः। अतः हेतुरयं साध्यममानत्वेन असिद्धो भवतीति ंकृत्वा साध्यसम: हेत्वाभास: इति गीयते । यस्य साध्याभाव: प्रमाणान्तरेण निश्चितः सः कालातीतः अथवा कालात्ययापदिष्ट इति निश्चीयते । अस्य अन्यन्नाम वाधित इति । यथा - अग्निः शीतलः प्रमाश्रयत्वात् । अत्र साध्यं शीतलत्वं, अस्यामावात्मकमुःणत्वं प्रत्यक्षप्रमाणेनैव सिद्धत्वात प्रयोक्ता यदा वावयप्रयोगं करोति तदानी-मेव सः हेत् वाधितो भवतीति पञ्च हेत्वामासाः।

### १६) छलम :-

अस्य लक्षणं महर्षिणा गौतमेन एवं भणितम्- "वचनविधातोऽर्थ-विकल्रोपपत्त्या छलम्" (ल्या० सू० १.२-१०) इति । छलमेतत् त्रिविधम् - वाक्छलम्, सामान्यछलम्, उपचारछलमिति । वाक्छल-

कम्बन् प्राप्ताणसकारे अस्तीत्यभिप्तत्य कृते वाक्यप्रयोगे स्ति अत्येन अन्यथार्थ स्वीकृत्य अस्तित्यभिप्तत्य कृते वाक्यप्रयोगे स्ति अत्येन अन्यथार्थ स्वीकृत्य अस्तिन् दृरिद्रे कथ वा नव संख्यकानि कम्बलानि भवितुं शवपन्ते इति वाक्यप्रयोगेण यद्यपि नवाभिमतत्वेन नवसंख्याकं भवितुं शवपन्ते इति वाक्यप्रयोगेण यद्यपि नवाभिमतत्वेन नवसंख्याकं विचापि, प्रयोक्तुर्वचनं भञ्जयिनुं छलप्रयोगं करोति ! तात्पर्यवृत्तिच्य-त्ययेन अर्था-तरकल्पनात्मक यद् भवित तत् सामान्यछलिमत्युच्यते । यथा - प्राह्मणे भविति विचापाः सम्भवः इत्यासप्रायेण एकः विद्यावत्वं साध्यति बाह्मणे । प्रतिवादिना चोच्यते - वाक्यभेतद् कृतः चोद्यते साध्यति बाह्मणे । प्रतिवादिना चोच्यते - वाक्यभेतद् कृतः चोद्यते साध्यति बाह्मणत्येन विराजनते इति । लक्षणावृत्तिच्यत्ययेन या अर्थान्तरकल्पना तस्याः उपवार्णनिति व्यवहारः । यथा - पञ्चाः अर्थान्तरकल्पना तस्याः उपविष्टेषु दश्वनेषु अन्यतमेन , ताकोशेन वादिना सञ्चाः कोशनित इति कृते व्यवहारे प्रतिवादी आक्षिपति कथमचेतनः सञ्चः कन्दन कर्तु प्रभवित इति ग्रवयार्थाभिप्रायेण तन्मतं खण्डयति । भवित चेवं छलस्वरूपम् ।

#### १७) जातिः :-

जातेः स्वरूपं गौतमेनेवं कृतम्- "साधम्यंवेधम्याभ्यां प्रत्यवस्थानं जातिः" (न्या० सू० १-२-१७) इति । साधम्यंवेधम्याभ्यां यस्य साव्यस्य अनुपपत्तिः सा जातिरित्युच्यते । वादी साधम्योदाहरणेन साव्यस्यापर्पति करोनि, तांस्मम् समये प्रतिवादी वैधम्योदाहरणेन साव्यस्यानुपपति प्रदर्शयित यदा तहा सा जातिरित्यभिधीयते : जातिः चतृष्यित्यकारात्मिका भवति । यथा - साध्यस्यस्मः, वैधम्यस्मः, उत्कर्षतमः, अपकर्षममः, व्यथसमः, अवण्यसमः, साध्यसमः, विकल्पसमः, प्राप्तिसमः, अप्राप्तिसमः, प्रसङ्गसमः, प्रतिह्वान्तसमः, अनुपपत्तिसमः, सांश्यसमः, प्रकर्णसमः, हेतुसमः । अर्थापत्तिसमः, अविशेषसमः, उपपत्तिसमः, उपपत्तिसमः, अनुपपत्तिसमः, स्वार्थसमः, उपपत्तिसमः, अनुपपत्तिसमः, स्वार्थसमः, उपपत्तिसमः, अनुपत्तिसमः, स्वार्थसमः, स्वार्यसमः, स्वार्थसमः, स्वर्थसमः, स्वर्यसमः, स्वर्

१) साधम्यंसम: - कार्यत्वात् शब्दः अनित्यः, घटवत् इति

वादिनः अनुमानप्रकारः । प्रतिवादिनः जान्युस्तरमेतद् भवति यत् अपुसंदद कारणेन शब्दः नित्यः, आकाशवत् इति । अयं भावः – येन प्रकारेण धटगतं यत् कृतकः वं तेन साधम्येण शब्दस्यानित्यत्वं सिद्धम् इति वादिना उक्ते स्ति एवमेव नित्ये आकाशे वर्तमानं यद्मूर्तंत्वं तस्य साधम्यं शब्दे भावेष्यतीत्यतः शब्दः नित्यः इति कृतो न भवतीति प्रविवादी साधम्यंसम्जात्युत्तरं ददाति इति ।

- २। वेधम्यं समः उक्तस्थले एव शनित्यघटस्य वेधम्यं रूपः वित्यत्वः तत्रमूर्वत्वः जन्दे वर्तत इति जन्दः नित्यः इति कुतः न साध्यने ? एतत्त्रकारात्मकमुत्तरं वेधम्यसमः इत्युच्यते ।
- ३) उत्कर्षतसः येन प्रकारेण उक्तस्यले कार्यं भविष्यति, घटसाधर्म्यण यदि शव्दस्यानित्यत्वं साध्यते तदा घटसहशशब्देन शब्देनाऽपि सूर्वत्वेन भाव्यम् । किन्तु शब्दः मूर्तः न भवति, तस्मात् शब्दः अनित्योऽपि न भवति । अत्र शब्दे मूर्तत्वधर्मान्तरस्य आपादनं भवति ।
- ४) अपकर्षसमः इक्तस्थले यदि घटसहशकार्यत्वेन शब्दे अनित्यत्वसाधनं कियते, तदा घटः केन प्रकारेण श्रोत्रेन्द्रियविषयो न भवति तेनैव प्रकारेण शब्दोऽपि अश्रावणः इति भवेत् । अत्र शब्दे शावणत्वस्य अपकर्षः प्रदर्यते ।
- ५) वर्ण्यसमः चर्णनीयहेनुत्वेन यः धर्मः अस्ति सः वर्णः इत्युच्यते । पूर्वोक्तरथले एव शब्दे भवति यत्कार्यत्वः तत् तालुकण्ठोष्ठादिव्यापार जन्यं भवति । एवः घटे यत्कार्यत्वः तत्कुम्भकारव्यापार जन्यम् । अतः इष्टान्तदाष्टान्तिकयोः भेदनिधरिणात् इष्टान्तेन शब्दे अनित्यत्व-साधनं कर्तुः न शक्यते ।
- ६) अवण्यंसमः हण्टान्तेन सिद्धः यः धर्मः सः अवण्यं: । यथा-यत्प्रकारात्मकं कार्यत्वं घटे अस्ति तत् शब्दे नास्तीति सः अवण्यंसमः ।
- ७) विकल्पसमः पूर्वोक्तस्थले कार्यत्वहेतुना शब्दस्यानित्यत्वं साधितम्। तन्न समीचीनम्। यतो हि कार्यं नाम प्रकारद्वयं भवति -

7 3

मृद्रदेन कठोरत्वेनेति । एवं कोऽपि घटः कार्यत्वेन अनित्यः, शब्दः नित्यत्वेनापि भवित्ं योग्यः इति व्यवहारः विकल्पसमः।

- ५) साध्यसम: यथा घटसमानत्वेन यदि शब्दः अनित्यः तिह शब्दसहशत्वेन घटोऽपि श्रोत्रेन्द्रियविषयत्वेन ग्राह्मः भवेदिति ।
- ६) प्राप्तिसम:-प्राप्तिनाम सम्बन्धः, अर्थात साध्यसम्बद्धत्वेन यः हेतुः सः साध्य-साधको भवति । यदि भवेत् साध्यहेत्वोः परस्पर-सम्बद्धकारणात् अविशेषत्वेन साध्यत्वेन कः ? साधनत्वेन कः ? एताहशं निश्चयात्मकज्ञानमेव न सिध्यति यत्र सः प्राप्तिसमः।
- १०) अत्राप्तिसमः यथा यदि हेत्साध्येन असम्बद्धः भवति त्ति साध्यस्य यत्साधकं तत केन प्रकारेण सिध्यति इत्येवञ्जातीयकः।
- ११) प्रसङ्गसम'— णब्दे अनित्यत्वं कि साधनत्वेन अस्ति ? तस्मिन् अनित्यत्वेऽपि भवति साधनान्तरम् इत्येवंप्रकारात्मकः व्यवहारस्य प्रसङ्गसमः इत्युच्यते ।
- नाम प्रतिहब्टान्तसमः । यथा प्रयत्नेन विभाव्यमानत्वस्य सत्वात विभाव्यमानत्वं भवति इति हेतोः आकाशवत् शब्दः नित्यः, कूपाद्- धीः जायते तत्रायं दोषः। खननप्रयत्नेन आका गोर्डाप उत्पद्यमानो भवति । अतः आकाशहष्टान्तः शब्द्नित्यत्वविरुद्धत्वेन नित्यत्वेन सिद्धीकरणमेव प्रतिहृष्टान्तसमः।
- हेतुरयं भव्दोत्पत्ते: पूर्वमेवास्ति । यतः "धर्मिण विहाय धर्माः न निजतः। ातेष्ठान्ति"। अत: कार्यत्वधर्मेण साध्यं यदनित्यत्वं तत् शब्दे नास्ति। सहसात् शब्दः नित्यः, नित्यत्वं तत् नोत्पद्यते इति हेतोः शब्दः अनित्यः । अनित्यत्वं साध्यते एवमेव निरवयवत्वात् शब्दे नित्यत्वसिद्धिः कथं न यथा अजातशत्रुवत् ।
- १४) संशयसमः केन प्रकारेण कार्यत्वसाधम्येण घटवत् शब्द-स्यानित्यत्वं मन्यते तेनैव ऐन्द्रियकत्वसाधम्येण नित्यघटसमानशब्दस्य नित्यत्वं कथं वा न मन्यते इति संशयसमः।

- १४। धकरणसमः यत्र न्जयसमः तस्मिन् शब्दस्य नित्यत्वा-नित्यत्वे समानत्वेन तिष्ठतः । किन्तु अस्मिन् विपरीतानुमानस्य प्वनिमानवाधकत्वेन प्रदर्शन क्रियने।
- १६) हेतुसमः-साध्यपूर्वकालिकत्वेन अथवा उत्तरकालिकत्वेन समकालिकत्वेन वा हेतुः तिष्ठति । यदि हेतुः साध्यपूर्वकालिकत्वेन चिन्त्यते तर्हि हेतुसमये साध्याभावश्य सत्वात् हेतुः कस्य साधकः भवति ? यदि साध्योत्तरकालत्वेन हेतुः तिह साध्यभूतः पदार्थः पूर्वभेव ति छः, पुनरिष हेतुरयं कस्य साधनं करोति ? समकालिकत्वेन हेतुरिस्त इति वक्तव्ये साते सव्येतरिवधाणवत् साध्यसाधनत्वमेव न सिध्येत । च्या - सिहिणः सकाशात् एकस्मिन काले उत्पन्नशिशुद्धयस्य परस्पर-साध्यसाधनत्वं न भवति तथा हेत्साध्ययोः समकालिकत्यकारणात् तयोः परस्परसाध्यसाधकभावः न भवति ।
- १७) अर्थापत्तिसमः यत्र अर्थापतिशब्देन अर्थापतेः आभासः १२ । प्रतिदृष्टान्तसमः — विरुद्धदृष्टान्तद्वारा विरुद्धसाध्यसाधनस्य ैगृह्यते तत्र अर्थापत्तिसमः दोषः भवति । यथा – शब्दः अनित्यः, अनया प्रतिज्ञया सिद्धं भवति यत् शब्दाभिन्नः शब्दः नित्यः। अनेन घटोऽपि शब्द: आनेत्य: घटवत् इति वादिन: कथनेन प्रतिवादी वदति - प्रयत्नेन नित्यः भवति यद्येवं दृष्टान्तेन तिह सब्दानित्यत्व किमात्मकम् इति यत्र
  - १५) अविशेषसमः यथा शब्दघटयोः कार्यस्वरूपसमानधर्मस्वेन विशेषतायाः अभावात् द्वार्वाप अनित्यो भवतः तथा प्रमेयत्वरूपसमान-१३) अनुपपत्तिसमः— यथा- शब्दनित्यत्वसाधने कार्यत्वं हेतु:, वर्षेण सकलगदार्थेषु अनिशेपत्वकथनात् नित्यानित्यौ द्वाविष तौ एकत्व
    - १६। उपपत्तिसमः यथा कार्यत्वं यत् तदुत्पद्यते इति शब्दे
    - २०) उपलिव्यसम: यथा वादी धूमव्यापक: अग्निः इति रूमहेतुना अग्नेः साधनं करोति, प्रतिवादी चदति - धूनं विना

बालोकादिकारणान्तरेण अनं: निडि: भवादेव । सत्येव अभेनेव अभिनीव अभिनीविकारणान्तरेण अपने इत्येवञ्जातीयकः।

- २१) अनुपलिष्यसमः कार्यत्वहेतुना शब्दस्य अनित्यत्वं साधितेऽपि प्रतिवादी भणति शब्दः न कृतकः, यतः उच्चारणात् प्रामेव सः अस्ति । केवलावरणकारणेन शब्दस्योपलिष्य नं भवति ।
- २२) नित्यसमः— शब्दे यः अनित्यत्वस्पधमः सः नित्यः उतः अनित्यः । यदि नित्यः ति धर्मणां विना धर्मस्थितिः न भवति । अनेन धर्मी अपि नित्यत्वेनास्ति इत्यवश्यं चिन्तनीयम् । अथवा यदि अनित्यः धर्मः तिह अनित्यत्वमेव अनित्यत्वस्य सत्येवं कथं शब्दः नित्यः इत्युच्यते ।
- २३) अनित्यसमः यदि कृतकत्वात् घटसाधर्म्येण शब्दस्या नित्यत्वं चिन्त्यते तदा सः प्रमेयत्वकारणात् घटसाधर्म्येण सकलपदार्था — नामपि अनित्यत्वं प्रसज्येत इत्याकारकः अनित्यसमः ।
- २४) कार्यसमः शब्दः अनित्यः इति वादिनः कथनानुसारं प्रितवादी वदित कार्यं जन्यज्ञाप्यत्वेन द्विप्रकारात्मकम् । अस्यां स्थितौ ज्ञाप्यरूपकार्यकारणेन शब्दः नित्यः इति भिवतुं शक्यते । तस्मात् कार्यत्वहेतुः अनित्यत्वसाधकः न भवति इति कार्यसमस्बरूपम् ।

प्रतिपादितासु एतासु जातिषु साधम्यंसमप्रकरणसमकार्य-समसंशयसमादिषु दूषणमेकविधत्वेऽपि पुनः केवलं दूषणोद्धावनप्रकारः भिन्नः इति प्रदर्शयितुं पृयगत्र ते विचारिताः सन्ति इत्यवगन्तव्यम् ।

#### १८) निग्रहस्थानम् :-

वादी अथवा प्रतिवादी यस्मिन् स्थाने येन प्रतिपादनेन स्वपक्ष-पराजितत्वं मन्यते तत्स्थानं निप्रहस्थानमिति कथ्यते । निप्रहस्थानं द्वाविश्वतिभेदेन उपन्यस्तं भवति न्यायशास्त्रे । तानि यथा- प्रतिज्ञाहानिः, प्रतिज्ञान्तरम्, प्रतिज्ञाविरोधः, प्रतिज्ञासंन्यासः, हेत्वन्तरम्, अर्थान्बरम्, निरर्थकम्, अविज्ञातार्थम्, अपार्यकम्, अप्राप्तकालम्, न्यूनम्, अधिकम्, पुनरुक्तम्, अनुभाषणम्, अज्ञानम्, अप्रतिभा, विक्षेपः, सतानुज्ञा, पर्यनुयोज्योपेक्षणम्, निरनुयोज्यानुयोगः, अपसिद्धान्तः, हेत्वाभासः इति भवन्ति । एनेषां स्वरूपः यथा-

- १ प्रतिज्ञाहानि प्रतिज्ञायाः त्यागः प्रतिज्ञाहानिः । यथा-वादिना उक्तम्- इन्द्रियविषयत्वात् शब्दः आंनत्यः इति । तदा प्रातवादिनः कथनम्- शब्दः इन्द्रियविषयत्वेऽपि गित्यः इति । तदा वादिना एतदुच्यते नित्यत्वेनापि शब्दः तिष्टति इत्युच्यते तिह प्रतिज्ञात्यागा-ग्रेमका नाम प्रतिज्ञाहानि. तत्र सिद्धा । अनेन कारणेन सः निग्रहीतः भवति ।
- २) प्रतिज्ञान्तरम् पूर्ववत् शब्दे अनित्यत्वप्रतिज्ञां कृत्वा यदा तत्र अन्येन दोषः प्रदर्यते तदा तेन प्रतिज्ञा कृता भवति । एतदेव प्रतिज्ञान्तरमित्युच्यते । यथा- सर्वगतं सामान्यं नित्यः किन्तु असर्वेगतः शब्दः अनित्यः इति ।
- ३) प्रतिज्ञाविरोधः— प्रतिज्ञाहेतुवाक्ययोः विरोधः एव प्रतिज्ञा-विरोधः । यथा- द्रव्यं गुणाभिन्नत्वेन उपलब्धिमत्वात् द्रव्यं गुणाऽभिन्नम् । अनेन हेतुवाक्येन प्रतिज्ञावाक्यमत्यन्तं विरुद्धं भवति ।
- ४) प्रतिज्ञासंन्यासः पूर्ववत् प्रतिज्ञायाः अपलापः नाम प्रतिज्ञा-संन्यासः । यथा - भव्दे अतित्यप्रतिज्ञां कृत्वा, अन्येन आक्षिप्तदोष-वशेन केनोच्यते भव्दः अनित्यः इति यदा व्यवहारं करोति तदा प्रतिज्ञायाः अपलापः भवति ।
- ५) हेत्वन्तरम् वाह्योन्द्रियप्रत्यक्षत्वात् शब्दः अनित्यः । अनेन हेतुना सामान्ये व्यभिचारः इति अन्येन प्रदर्श्यते यदा तदा व्यभिचारः निरसनाय हेतौ सामान्यवत्वे सति इति दलप्रयोगः दीयते तत् हेत्वन्तरमित्युच्यते ।
  - ६) अर्थान्तरम्— कस्यापि हेतुनः प्रयोगानन्तरं हेतुणव्यस्य

निर्वचनम्याः व्यातिकानम् अयोग्निरिमत्युचनो । अत्र गौतमयचनन्-'प्रकृताद्यद्प्रितिमम्बद्धार्यन्थन्तिरम्" (न्या० सू० ५-२-७) इति ।

- ७ शिर्यक्रम् तिर्यक्षशब्दप्रयोगकरणने व शिर्यात्मकतिग्रह-स्थानम् । यथा - क ख इत्यनेन ज व समानत्रन् क च ट इत्यादयः शब्दाः नित्या इति ।
- द) अविज्ञातार्थम् कठिनात्मकत्देन अत्रतिसिद्धत्वेन अथवा अन्यभाषास्थत्वेन णब्दः अस्तीति कृत्वा त्रिवारमुक्तवापि मध्यस्यस्य तस्य णब्दस्य अर्थाववाद्यो न भवति तदानीं तस्योवतेः अविज्ञातार्थः इत्युच्यते ।
- ६) अपार्थकम्— आकांक्षायोग्यतारहिता परस्परासम्बद्धा या उक्तिः तस्याः नाम अपार्थकः इति । यथा- दश गाडिमानि, पडपूपाः,
   अग्निना सिञ्चति इत्यादयः ।
- १०) अप्राप्तकालम् यत्र प्रतिज्ञाहेत्वाहिन्यायावयवानां विप-रीतप्रयोगः क्रियते तत्र अप्राप्तकालः इत्युच्यते । यथा- महानसममत्वेन धूमः सस्तीति कृत्वा वाक्यप्रयोगं करोति - अग्निमान पर्वतः इति ।
- ११) न्यूनम् प्रतिज्ञाद्यवयवेषु कस्याप्यवयवस्य अप्रस्तुतीकरणं न्यूनमित्युच्यते ।
- १२) अधिकम्— यत्र एकेनोदाहरणेन साध्येसिद्धिर्भवति तत्र व यत् अन्यद्दाहरणमुष्ट्यस्तं भवति चेत् तदिधिकिमत्युच्यते ।
- १३) पुनरुक्तम् एकमेव वाक्य तैश्शव्देरेव अथवा पर्यायवाचकैः शब्देः पुनः पुनः कथनं नाम पुनरुक्तम् ।
- १४) अनमुभाषणम् वद्तु भनान् इति वारं वारं त्रिवारं मध्यस्थेन चोदितोऽपि पुन न किमप्युच्यते तदनुभाषणिमिति उच्यते ।
- १५) अज्ञानम् नाद्पितिवादिनोर्मध्ये अन्यतमेन उक्तार्थः मध्यस्थेन ज्ञाते सत्यपि वादिप्रतिवादिनोः मध्ये अन्यतमेन सोऽर्थः न ज्ञातपूर्वः भवति तदा अज्ञानमिति व्यवहारः ।
- १६) अप्रतिभा— अन्येनोक्तं प्रश्नं ज्ञात्वाऽपि अस्योत्तरदाने यदा बुद्धिः न स्फुरति सा अवस्था अप्रतिभा इति कथ्यते।

- १७) विक्षेपः स्वयमयोग्यत्वेन प्रमाणितो भूत्वा कार्यान्तर-व्याजेन स्वस्य पृथक्करणात्मिका या चेष्टा तस्याः विक्षेपः इति नाम ।
- १८) मतानुजा— यदा अन्यः अन्यं प्रति वदति— त्वं चोरः इति । अस्योत्तरत्वेन तेनापि उच्यते— त्वमपि चौरः इति अत्र स्वस्मिन् चौरत्वपरिहारमकृत्वा अन्यस्मिन् चौरत्वकथनं स्वचौरत्वे अनुमानं भवति इति तदा मतानुजा इति गीयते ।
- १६) पर्यनुयोज्योपेक्षणम्—वस्तुतः सति निग्रहस्थाने त्विमदानीं निगृहीतोऽसि इत्यननुवदनं पर्यनुयोज्योपेक्षणम् ।
- २०) निरनुयोज्यानुयोगः वस्तुतः असति निग्रहस्थाने त्विमदानीं निग्हीतौऽसि इत्यात्मकं कथनं निरनुयोज्यानुयोगः भवति ।
- २१) अपसिद्धान्तः यं सिद्धान्तमाधारीकृत्य तस्मिन् किमपि उच्यते, तं विहाय मध्ये अन्यकथाकथनं नाम अपसिद्धान्तः ।
- २२) हेत्वाभासः— "हेत्वाभासाश्च यथोक्ताः (न्या० सू० ५-२-२५) इति सूत्रानुसारं हेत्वाभासविचारे पञ्चविधहेत्वाभासानां विशदी-करणं कृतम् । इति निग्रहस्थानविवेकः ।

#### १६) शास्त्रस्यास्य न्यायपदौचित्यम् :-

अत्रायं प्रश्नः उदेति यत् घोडणपदार्थप्रतिपादनात्मकमेतच्छास्त्रं कथं न्यायणास्त्रमित्युच्यते । पञ्चावयवैः युक्तः परार्थानुमानमेव न्याय इति पदेन णास्त्रकाराः व्यवहरन्ति इति । अस्य समाधानमेतद् भवितुं गन्यते यत् ''प्राधान्येन व्यपदेणाः भवन्ति'' इति न्यायेन अस्यापि न्यायणास्त्रमिति व्यवहारः । सकलविद्यानामनुप्राहकत्वेन एवं सकल-कर्मानुष्ठानानां साधनत्वेन यत्कारणमस्ति येन विविध्वतार्थस्य प्राप्तिः भवति प्रधानभूतस्य ताहणस्य 'न्यायज्ञास्त्रम्' इति संज्ञा । न्यायवातिके उद्योतकराचार्यणां वावयः भवति—

"सोऽयं परमो न्यायः विप्रतिपन्नपुरुषं प्रति प्रतिपादकत्वात्" इति ।

अत्र परमायायः इति १देन न्यायशास्त्रस्य त्यवहारः कुतः। तस्मा शास्त्रस्यास्य नाम न्यायशास्त्रभिति साम्प्रतम्।

#### २०) पोडशपदार्थाः मोक्षोपयोगिनः :-

न्यायशास्त्रे प्रतिपादिताः पोडशपदार्थाः मोक्षे उपयोगि भवन्ति । आत्यन्तिकदुःखनिवृत्तिरेव मोक्षः इत्युच्यते न्यायशास्त्रे गौतमेनाप्यभिहितम्-

" दुःखजन्मत्रवृत्तिदोषिमध्याज्ञानानामुत्तरोत्तराषाये तदनन्तर पायादपवर्गः" (न्या० स० १-१-२)

इति। सूत्रार्थः सरलः । तथा च प्रसेयभूततत्वानां ज्ञानसम्पादनां प्रत्यक्षादि षट् प्रमाणानां मुख्यं प्रयोजनम् । इन्द्रीयातीतसूक्ष्मिविषया ज्ञानं अनुमानाधीनं भवति । एवं स्थूलसूक्ष्मणरीरज्ञानसम्पादनद्वः शरीरोत्पत्तौ यः कारणत्वेन अस्ति दोपः तन्नाणपूर्वकत्वेन जन्मनः प्रवृश्चिति भवति । जन्माभावे दुखं नानुभूयते इत्यतः दोषनाणात्मिका दिशा भवति सा मोक्षत्वेन कथ्यते इति शास्त्रेऽस्मिन निश्चयः ।।



#### २-१) वेशेषिकं शास्त्रस् :-

दर्शनस्यास्य प्रणेता भगवान् कणादः । अयं तु स्वजीवनिर्वाहं कुर्वन् ज्ञानभण्डारात्मकमेतच्छास्त्रं रचितवान् । एतच्छास्त्रं न केवलं भारतदेशे, अपितु सर्वत्र प्रपञ्चे विराजते । महात्मा कणादः प्रकृत्या स्वयं दिद्धः सन् क्षेत्रे पतिताञ्चकणान् लक्षीकृत्य स्वजीवनिर्वाहं कृतवान् इत्यतः अस्य धास्त्रस्य "कणाद्शास्त्रम्" इति व्यवहारः । अन्यद्पि नाम शास्त्रस्यास्य भवति – वैशेषिकदर्शनमिति । यतः अस्मिन् दर्शने विशेषः पदार्थत्वेन स्वीत्रियते । कणादात् ऋते केनापि पदार्थत्वेन विशेषः न स्वीकृतः । दर्शनस्यास्य अपरं नाम औलूक्यदर्शनम् इति । यतः कणादस्य पितुनीम भवति उलूकऋषिरिति । उलूकस्यापत्यं औलूक्यम् । गौतममतानुसारं कणादेनापि षोडश प्रमाणप्रमेयादिपदार्थाः स्वीत्रियन्ते । एतेषां तत्त्वज्ञानेन मोक्षः इति । द्रव्यगुणादीनामत्यन्तं सुव्यवस्थितं एतेषां तत्त्वज्ञानेन मोक्षः इति । द्रव्यगुणादीनामत्यन्तं सुव्यवस्थितं रूपम् , एतेषां साधम्यवैधम्याध्यां विशिष्टं वर्णनं यथा कणादेन कृतं तथा अन्यस्मिन् दर्शने न मिलति । अनेनापि विशेषेण अस्य दर्शनस्य वेशिषकदर्शनम् इति संज्ञा ।

# २) वैशेषिकशास्त्रपरिचयः :-

महिं कणादः मुख्यत्वेन पदार्थद्वयमङ्गीकरोति - प्रत्यक्षमनुमानं चेति । अनुपलिधप्रमाणं प्रत्येक्षऽन्तर्भाविति, एवं शेमत्वेन अवशिस्टानि सर्वाणि प्रमाणानि अनुमाने अन्तर्भावं भजन्ते इति हढीकरोति । यावत्पर्यन्तं पदार्थानां विवेचनं पूर्णत्यां न भवति तावत्पर्यन्तं कः

90

षदार्थः व्याप्यस्वेनास्ति, कः व्यापकत्वेन अस्ति इति पदार्थानां विवेचनं सम्यक् न भवति । अतः "अथातो धर्मजिज्ञासा" (मी० सू० १-१-१) इत्यादि सूत्रविवरणावसरे कणादः द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाः इति पट् पदार्थानां विवेचनं विस्तरतया दणसु अध्यायेषु कृतवान्। प्रत्येकस्मिन् अध्याये आह्तिकद्वयं वर्तते । ऋषिणा अनेन प्रत्येकस्मिन् दिने आह्निकमेकं लिखितमिति कृत्वा अस्यापि आह्निकम् इति नान । प्रथमाध्यायस्य प्रथमे आह्निके - जातिमत् द्रव्यम् , गुणः, एवं कर्म इत्यादीनां विचारः कृतः। द्वितीये तु जातिः एवं विजेपस्य च निरूपणं क्रुतम्। द्वितीयस्य प्रथमे- भूताना विशेषप्रकारः, द्वितीये- दिक्कालयोः विचारः प्रस्तुतः । तृतीयस्य प्रथमे - आत्मनः विचारः, द्वितीये -अन्तः करणस्य विचार् कृतः। चतुर्थस्य प्रथमे - शरीर्स्य प्रतिपादनन्,। द्वितीये - शरीरविवेचनोपयोगाय यदस्ति परमाणुकारणःवं तस्य विचारः विस्तृतः । पञ्चमस्य प्रथमे - शारीरककर्मणां प्रस्तावः, द्वितीये -मानसिककर्मणां विचार: विवेचितः। षष्ठस्य प्रथमे - दानप्रतिग्रह्योः स्वरूपम्,द्वितीये आश्रमचतुष्टयस्य स्वरूपमेव आश्रमधर्माः प्रतिपादिताः सप्तमस्य प्रथमे - बुद्धिविचारः, तस्याः निरपेक्षस्वरूपम्, रसादिगुणानां विवेचनम्, द्वितीये-सापेक्षदुद्धेः द्वित्वम्, परत्वापरत्वपृथक्त्यादिगुणानामेवः समवायस्य च विवेचनं सम्पादितम् । अष्टमाध्यायस्य प्रथम-द्वितीयाह्निकयोः प्रत्यक्षप्रमाणस्य सविकल्प-निर्विकल्पकात्मकः विवेचन प्रस्तुतम्। नवमाध्यायस्य प्रथमे - अभाविचारः, द्वितीये- हेतुविचारः कृतः । दशमाध्यायस्य प्रथमद्वितीययोः अनुमानभेदानां विचारः सम्यक् प्रतिपादितः । भवति चंवं वंशेषिकशास्त्रस्य इशाध्याय-विचारः।

# ३) ग्रन्थरचनग्रक्रिया :-

प्रथमतः विषयस्य उद्देश्यम् प्रतिपाद्य अनन्तरं तस्य लक्षणमुपन्यस्य पट्षिष्ठ (६६) प्रकारेण भिन्नाः सन्ति । द्रव्यभिन्नगुणाः पञ्च एतेपां

अन्ते विषयपरीक्षां करोति । उद्देशस्य तात्पर्यमेवं भवति यत् नाममात्रेण वस्तुसंकीर्तनम्। यथा - द्रव्यगुणाद्यः समवायान्ताः षट् पदार्थाः इति एवं पदार्थानां नाममात्रेण निर्देशनस्य उद्देश्यम् इति व्यवहारः । पदार्थानां सामान्यज्ञानसम्पादनमुद्देशस्य फलं भवति ।

असाधारणधर्मस्य नाम लक्षणमिति । यथा - गन्धवती पृथिवी इत्यत्र पृथीव्याः असाधारणधर्मः यः गन्धः तेन लक्षणेन पृथिवी साधिता भवति । अनेन एतदपि प्रयोजनं यत् इयं पृथिवी इतरपदार्थेभ्यः भिना इति ज्ञानसम्पादनम् । लक्षितलक्ष्यैकपदार्थे लक्षणं युक्तं भवति वा न वेति यः विचारः उदेति सा परीक्षा इत्युच्यते । अस्याः परीक्षायाः फलं दोपपरिहारात्मकं भवति । वैशेषिकशास्त्रप्रणाली तर्कसंग्रहेण सम्यगधीता भवति ।

#### पदार्थस्वरूपम :-

पदार्थः द्विविधः - भावः अभावश्च । भावपदार्थे - द्रव्यगुण-कमंसामान्यविशेषसमवायाः षट् स्वीक्रियन्ते । अभावः - प्रागभाद-प्रध्वंसाभावात्यन्यन्ताभावान्योन्याभावाः इति चत्वारः । प्रश्नोऽयमुदेति यत् पदार्थानां विवेचनसमये उद्देश्यादिमार्गत्रयमन्सतम्, विभागः त्यक्तः, सत्येवं कथं पदार्थसिद्धिर्भवतीति । तस्य समाधानमेवं भवितुं युज्यते -उद्देश्यं नाम सामान्यविशेषरूपेण प्रकारद्वयम् । द्रव्याद्षिट्पदार्थाः, पृथिव्यादि नव द्रव्याणि सामान्योहे श्यत्वेन स्वीक्रियन्ते । रसादि-चतुर्विशितिगुणाः विशेषोद्देश्यत्वेन अम्नायन्ते । विशेषोद्देश्ये विभागस्या-न्तर्भाव इति कृत्वा विभागस्य प्नरुक्ते अपेक्षा नास्ति ।

# ५) पहार्थानां विचारः :-

शास्त्रेऽस्मिन् द्रव्यगुणकर्मादीनां स्वरूपविचारे यः क्रमः स्वीकृतः ग्रन्थरचनेऽस्मिन् कणादेन प्रित्रयारूपः चिविधः स्बीकृतः तत्रापि कारणमस्ति । कि नाम तत् ? द्रव्यं सकलपदार्थानां आश्रयभूतं अहेण्यम्, लक्षणम्, परीक्षा चेति । एवं प्रत्येकविषयप्रतिपादनावसरे भवति । धर्मभूतद्रव्यज्ञानं विनाधर्मज्ञानं न सिध्यति । द्रव्याद्पिदार्थाः

सर्वेषां साक्षात् परम्परया वा आश्रमभूतं द्रव्यमेव भवति । गुणः एव कर्म च साक्षात् आश्रयद्रव्यं स्वीकरोति । गुणकर्मणोः विद्यमानः गुणत्व कर्मत्वं च परम्परया आश्रयद्रव्यं त्वीकरोति । साक्षात् द्रव्याश्रयत्वेः विशेषस्यापि गणनं क्रियते । समवायस्तु एकत्र साक्षात्, अपरः गुणक्रियादिषु परम्पराश्रयत्वेन द्रव्यमन्वेति । तस्मात् द्रव्यस्य प्रथम स्थानं दत्तम् । द्वितीयं स्थानं गुणस्य, यतः गुणः द्रव्यधर्मः भवति । सर्वद्रव्येषु कर्म न भवतीति कृत्वा कर्म तृतीयत्वेन व्यवह्रियते । यत आकाशकालादिगात्मसु, विभुद्रव्येषु कर्म न तिष्ठति । तत्रापि यदि तेष कर्मणः स्थितरभ्युपगम्यते तहि एतेषां व्यापकत्वमेव न सिध्यति ।

प्रश्नोऽयमुपस्थितो भवति - कणादेन "षडेव पदार्थाः" इति कुत स्वोक्तताः, षट्पद्राथितिरक्तत्वेनाभावोऽपि एकः पद्रार्थः अस्ति । अभ्युपगरे स्रति सन्त पदार्थाः इति वाक्यप्रयोगे कणादस्यापत्तिः स्यात्- इति यनम तन्न समीचोनम्। यतो हि कणादः भावपदार्थानां विचारमेव करोति न त्वभावम्। यद्यपि अभावः पदार्थान्तरभूतः तथापि निषेधविषयक बुद्धावन्वेति । निवेधविषयस्तु बुद्धिविषयत्वं न प्राप्नोति । अतः कणादेः ये भावपदार्थाः सन्ति तेषां ग्रहणेनैव षडेव पदार्थाः इत्युक्तम् । अर चेयं शङ्का उदेात-"षडव"इत्यत्र वर्तमानैवकारेण पदार्थान्तरस्य निषध अभिप्रेतः । निषधस्तु अभावः इत्युच्यते । यदि निषेध विना सत्यत्व मङ्गीकियते तहि तस्य निषेधः न भवति । यदि असदित्युच्यते तदानाम वन्ध्यापुत्रः इत्यादिनिषेधसमानत्वेन व्यर्थः एव स्यात् । अस्यामवस्थय पदार्थान्तरः निषधाथः पडवेत्यत्र वर्तमानंवकारस्य प्रयोगः कृतः, ए सति सः प्रयोगः व्यर्थः इति चेत न। अत्र वर्तमानैवकारेण न ई केवलं सप्तमनिषधः, किन्तु भावभूतस्य सप्तमपदार्थस्य निषेधः ऋियते केवल'सप्तमेन अन्धकार: स्वीकियते, केवलभावपदार्थेन शक्तिः, ए सादृश्यपदाथः प्रतीतिमापद्यते । एतेषां व्यावृत्त्ययं षडैव इत्युक्तम् ।

#### ६) द्रव्यत्विवचारः :-

द्रव्यलक्षणं तु कणादेन एवं सम्पादितम् - आकाशेकमलिमत्य

समवायसम्बन्धेन भावः, पृथिवी गन्धवती इत्यत्र गन्धे समवायसम्बन्धे यत् न तिष्ठित तद्द्र्यम् इति । द्रव्यत्वं चातुर्विध्यमस्ति— अकाशसमवेत-तत्वम्, कमलसमवेततत्वम्, गन्धासमवेततत्वम्, नित्यत्वम् चेति । यदि लक्षणे गन्धासमवेततत्वं न दीयते तर्हि द्रव्यगुणाकर्मसु वर्तमाना या सत्ता नाम जातिः सा आकाशे अतिव्याष्ट्या व्यभिचरति । यतः सा सत्ता गगनकमलेऽपि समवेता सती नित्या च भवति, किन्तु गन्धासमवेत-तत्वरूपेण न तिष्ठित । अतः लक्षणकोटिषु एतदवश्य भवितव्यम् ।

#### ७) गुणत्वविचारः :-

गुणत्वलक्षणमेवं भवति – समवायिकारणासमवेतत्वे सित असमवायिकारणिक्षसमवेतत्वेन साक्षात् व्यापकसत्ताका या सा गुणत्वेन कथ्यते । द्रव्यगुणकर्मसु वर्तमाना या सत्ता नाम जातिः तस्याः साक्षात् व्याप्यत्वं द्रव्यत्वादिरूपेषु त्रिषु अपि अस्ति । यदि लक्षणे साक्षात् व्यापकसत्ताका इति पदं न दीयते तिह् ज्ञानत्वेऽतिव्याप्तिः। यतः समवायिकारणं यद्द्रव्यं तस्मिन् ज्ञानत्वं समवायसम्बन्धेन न तिष्ठिति । अतः समवायिकारणासमवेतत्वं ज्ञानत्विमिति सिद्धम् । असमवायिकारणाद्भिन्नं यद् ज्ञानं तस्मिन् समवायसम्बन्धः तिष्ठिति इत्यतः तत्रातिव्याप्तिः। किन्तु ज्ञानत्वे साक्षात् व्यापकसत्ताकत्वं न भवति इत्यतः उवतिविशेषणेन तत्रातिव्याप्तिपरिहारःः

असमवायिकारणभिन्नसमवेतत्वविशेषणं कर्मत्वे गुणलक्षणा-तिव्याप्तिपरिहाराय दत्त वतते । यथा - कर्मत्वं साक्षात् सत्ताव्याप्यं सत् समवायिकारणासमवेतत्वमपि भवति । कर्मत्वे एतल्लक्षणपरिहाराय पदस्यास्य उपयोगः । समवायिकारणासभवेतत्वेन द्रव्यं गतगुणलक्षणस्य परिहारः क्रियते । द्रव्यत्वं जातिः साक्षात् सत्ताव्याप्यत्वेन असमवायि-कारणाद्भिन्ने द्रव्यं समवायसम्बन्धेन अस्ति । उक्तविशेषणेन समवायि-कारणं यह्रव्यं तस्मिन् गुणत्वं समवायसम् धेन युक्तं न भवतीति गुणत्विचारः ।

#### द) कर्मत्वविचारः :-

या नित्यपदार्थे समवायसम्बन्धेन न तिष्ठति, एवं साक्षात् व्यापकसत्ताका या जाति: तत्कर्मत्विमत्य्च्यते । नित्यद्रब्येषु आकाश-परमाण्वादिषु समवायसम्बन्धेन उक्तलक्षणं तिष्ठतीति अतिब्याप्त-दोषपरिहाराय नित्यासमवेतत्विमिति पदं दत्तम् । एवमेव जलादिपरमाणुषु १) समवायविचारः :-वर्तमानः यः रूपादिग्णः, एवं परमात्मनि वर्तमानं नित्यज्ञानं एतेषु गुणत्वजातिः समवायसम्बन्धेन तिष्ठति । एतत्परिहाराय नित्यासमवेत-त्विमिति विशेषणम्। यतः कर्म कस्यापि द्रब्यस्य नित्यं न भवति । वतः कर्मत्वजातिः नित्यासमवेता सती साक्षात् व्यापकसत्ताका भवति ।

#### ६) सामान्यविचारः :-

सामान्यस्य लक्षणमेवमभिहितम् कणादेन - .नित्यत्वे सित अनेकेषु समवायसम्बन्धेन वर्तमानत्वं सामान्यवत्त्वमिति । यथा - २) द्वित्वादिसंख्याविचारः :-गौत्वाद्यः। सामान्यं द्विविधम् - परमपरं चेति । द्रव्यगुणकर्मसु समवायसम्बन्धेन वर्तमाना या सत्ता सा परसामान्यरूपा भवति । माचार्यः लिखति— द्रव्यत्यादियु अल्पदेशत्वेन वर्तमाना अपरसामान्या इति कथ्यते ।

#### १०) विशेषविचारः :-

अन्योन्याभावविरोधी सामान्यभिन्नसमवेतसमवायसम्बन्धेन नित्यद्रब्येषु वर्तमानत्वं विशेषवत्त्वमिति । द्रव्यगुणकर्माणि सामान्यं विना न तिष्ठन्ति इति कृत्वा तद्व्यावृत्तये सामान्यभिन्नमिति विशेषणम्। द्रब्यत्वादयः सामान्ययुक्ताः भविष्यन्ति तथा समवेतविशेषणन समवायस् ब्यावृत्तिः भवति । अर्थात् न कुत्रापि समवायः समवायसम्बन्धेनि । तिष्ठति । अन्योन्याभावविरोधी इति दलेन समवायान्तरस्वीकर्णेन विता अनवस्थादोषः प्रसज्यते । दोषोऽयं विशेषे न भवति, यतः यदि विशेषत्वं रूप' सामान्येन स्त्री कियते तदा विशेषे विशेषत्वा भावः इति सिध्यति । सत्येवं रूपहानिदोषः स्यात् । एतदर्थं न्यायसिद्धान्तमुक्तावलीकारः

एवं लिखति-

व्यक्तेरभेदस्तुल्यत्वं सकरोऽथानवस्थितिः। रूपहानिरसम्बन्धो जातित्राधकसंग्रहः॥ इति। आम्नातं चेंतत् विशेषणलक्षणम्।

गुणगुणिनोः, जातिब्यबत्योः क्रियाक्रियावतोः यः सम्बन्धः सः समवाय इति कथ्यते।

एवं षण्णां पदार्थानां विवेचनं संक्षेपेण कृतम्। एवमेव विस्तरेण पृथिब्यादि नव द्रव्याणां, भव्दादिचतुर्विभत्तिगुणानां, आदानादि दञ्च कर्मणां विशेषेण विचारः, एवं तेषां स्वरूपं सामान्यज्ञानं च तर्कसंग्रहेण बोद्धव्यम्।

वैशेषिकाणां विशेषाग्रहः द्वित्वादिसंख्यासु भवति । विषयेऽस्मिन्

द्वित्वे च पाकजोत्पत्तौ विभागे च विभागजे। यस्य न स्खलिता प्रज्ञा तं वे वेशेषिक विदुः ॥ ति। अन्यच्च—

आदाविन्द्रियसिक्वर्षे बटनादेकत्वसामान्यधी-रेकत्वोभयगोचरामतिरतो द्वित्वं ततो जायते। द्वित्वत्वप्रमितिस्ततोऽनुपरतो द्वित्वप्रमानन्तर हे द्रव्ये इति धीरियं निगदिता द्वित्रोदयप्रक्रिया । अनेन श्लोकसन्दर्भेण द्वित्वादीनामुत्पत्तिप्रकारः सम्यगाम्नातः

# द्वित्वादिसंख्यानिवृत्तिविचारः :-

द्वित्वादिसंख्यानां निवृत्तिविषयेऽपि आचार्यणाभिप्रेतः श्लोकोऽयम्-

आदावपेक्षाबुध्या हि नस्यदेकत्वजातिबीः । द्वित्वोद्यसमं पश्चात् सा च तज्जातिवुद्धितः ॥ हिन्वाख्यगुणधीकाल ततो द्वित्वं निवतीते । अवेक्षावुद्धिनाशेन द्रव्यधीजन्मकालतः।। गुणावुद्धिर्दञ्यबुध्या संस्कारोत्पत्तिकालतः। द्रव्यवृद्धिश्च सस्कारादिति नाशकमो मनः।।

इति । श्लोकः स्पष्टार्थः ।

# १४) पीलुपाकविदारः :-

दणंनेऽस्थिन पोलुपाकः न्याये तु पिठरपाकः इति पाकतृयं पदार्थेषु स्वीक्तियते । अस्य पीलुपाकस्य स्वक्ष्यमेवं भवति -पक्वपरमाणूनां संयोगेन हचणुकोत्पत्तिः, द्वचणुकादिक्रमेण अवयवीभूतस्य प्रदेशात् विभागं उत्पन्नं करोति तत्कर्म, तदा अवयवान्तरात् विभागं महत्पदार्थस्योत्पत्तिः । यथा – यत्र घटे तेजसः अतिशयवेगकरणेन इत्पन्न करोति इति । यथा – कार्यव्याप्तं यत्कारणं तस्मिन् उत्पन्नं झटिति पूर्वन्यूहस्य नाशः एवं न्यूहान्तरस्योत्पत्तिः भवति तत्र पीलुपाकः पत्कर्म, तत् द्वयणुकारस्भकत्वेन यत्परमाणुसंयोगात्सकं तस्य विनाशकं इत्युच्यते । अत्र घटदृष्टान्ते पाकित्रियायाः सूक्ष्मतरकालस्य आकलनं वाम विभागं उत्पन्न करोति, एवं द्वयणुकानारम्भकत्वेन आकाशप्रदेशे न भवतीत्यतः पूर्वघटस्य नाशः न लक्षितो भवति । इयं वेशेषिकाणां गः संयोगः तस्य विनाशकविभागं उत्पन्न न करोति इति यः स. प्रथमः । पील्पाकप्रक्रिया भवति ।

#### १५) पिठरपाकविचारः :-

पिण्डभूतघटादीनामवयव्याः नाम पिठरः इति । अस्मिन् मते तेजसः यानमिति मतं सर्वशास्त्रविरुद्धम् । हप्टान्तः कपलकुड्सलमिति । ः संयोगानन्तरमपि अवयवानां नाशः न भवति । अवयवसम्बन्धेन भिलस्य विकासकाले आकाशप्रदेशेन सह यः कमलस्य अनारम्भकात्मकः अवयावमध्ये कश्चन पाकः भविष्यति । अर्थात् वैशेषिकमतानुसारं घटे योगः, तस्य विनाशकविभागस्य जनकत्वेन एकप्रकारस्य कमणः आग्न संयोगेन परमाणूनां विभागः एवं पूर्वं वर्तमानायाः श्यामरूपतायाः त्पित्तिर्भवति । अर्थात् कमलस्य विकासकाने कमलावयवेष् यत्कर्प नाथाः, अनन्तरं तस्मिन् घटे रक्तवर्णस्योत्पत्तिपर्यन्तं नवानां दशानां वा दा उत्पन्नम् तदा तत्कर्मणः अवयवभध्ये विभागाऽपि उत्पचते. एवं तेन क्षणानां कालः अपेक्षितः अस्ति । नैयायिकमतानुसारमयं ऋमः न भागेन कमलस्य आकाशप्रदेशेन सहयः संयोगः तस्य नाशो भवति, भवति। यतो हि एकस्मिन्नेव काले घटे अग्निसंयोगेन पूर्वरूपस्य नाशः, ई संयोगः कमलस्य अनारम्भकः। कमलकुड्मलसंयोगस्य नाशकरण-रूपान्तरस्योत्पत्तिः इति भवति । यत्र अवयवानां विभागः न भवति, नि शक्तिमान् यः विभागः सः कर्मणि सति अस्तीत्यम्युपगम्यते । एवं

अवित् अवयवयुक्तावयविनि घटे एककालेनैव पुत्रं इपस्याः श्यामतायाः नाणः, अनन्तरक्षणे एव रूपान्तरस्य रक्तत्वस्योतपत्तिः इत्ययं ऋमः एतेः म्बीकृतः । अयमे**व पीठरपाकः इ**त्युच्यते । भवति वैवं पाकद्वयस्य विवेचनम्।

#### १६) विभागजविभागविचारः :-

विभागजविभागः द्विधा भिद्यते - कारणमात्रविभागोत्पन्नत्वेन वर्तमानः, कारणाकारणविभागोत्पन्नत्वेन वर्तमानश्चाति । तत्र कारण-मात्रविभागोत्पन्नप्रकार एवम – कार्येण व्याप्तं यत्कारणं तस्मित् ब्रिंदकर्म उत्पद्यते तत् यदा अवयवान्तरेण विभागं उत्पन्नं करोति तदा आकाशादिप्रदेशात् विभागं उत्पन्नं न करोति, एवं यदा आकाशादि-प्रयं भाव: - कार्यारम्भकत्वेन य: अस्ति संयोगविशयः सः कारणत्वेन वीकियते । तस्य विनाशकविभागस्य उत्पाद्धित्री शक्तिः, एवं गियानारमभकत्वेन यः भवति संयोगिविशेषः, तेन विताणकविभागस्यो-नैयायिकाभ्युपगता या पाकित्रया सा पिठरपाकप्रित्रया भवति । पादने शक्तिर्न तिष्ठति । यतः एकस्मिन् धर्मे एकत्र धर्मद्वयस्य

संक्षपतः कारणमात्रविभाग्जन्यविभागस्य विचारः कृतः।

द्वितीयं भवति कारणाकारणविभागोत्पन्नमिति । अर्थातः कारणाकारणविभागजन्यविभागः इति । केवलकारणमात्रभूतानां विभागा-त्मकेन उत्पन्नत्वेन यः ,अन्यः विभागः भवति तस्य कारणमात्रविभाग् । जविभागः इति संज्ञा । यथा- द्वचणुकस्य कारणत्वेन प्रमाणुद्वयं . तिष्ठति। द्वयोः कारणभूतयोः परमाण्योः अकारणमेकं न तिष्ठति। अतः अनयोः परमाण्वोः विभागेन यः विभागः उदेति सः कारणमात्र-विगागजन्यः इत्युच्यते । . कारणाकारणयोः द्वाभ्यां विभागेन विभागोऽ-यमुदेति । हर्ष्टान्तः - करताङनम् । अस्मिन् करताङने दक्षिणोत्तरहस्तयोः मेलनेन यत्कर्म उत्पद्यते तत् अवयवान्त रविभागेन उत्पन्न भवीति । एवमेव तत्कर्म आकाशप्रदेशाद्पि विभागं प्राप्नोति । शरीरावयवांन्यतमत्वेत् नास्तीति कृत्वा अस्मिन् कर्मणि अकारणै तिस्ठिति । अनेन करता इनात्मके कर्मणि कारणभूतहस्तस्य अकारणभूतस्याकाशस्य च दिभागेन यत् शरीराकाशयोः विभागात्मकं कर्म उत्पंचते तत् कारणाकारणविभागंज-न्यविभागत्वेन आम्नायते । एवं द्विविधत्वेनं विहितः विभागजविभाग-विचार:।

#### -१७) अन्धकारविचारः :-

अयं अन्धंकारिश्चारः वहुभिराचार्यः वहुधा विस्तृतः । वेदान्तिनः वद्नित - यद्यि अन्धकारः आभासद्रव्यभूतः अथापि तस्मिन् यद् भासते नीलरूपं तत् तह्मिन् आरोपितं सत् वास्तिविकसत्तां न लभते । यथा - आकाशमण्डले जले च भासमानं नोलरूपं आरोपितं सत् केवलं प्रतीतिमात्रं भजते न तु वस्तुसत्तारूपेण, एवमत्रापि इति । मीमांसक-मतानुयायिनः प्राभाकराः अभिप्रयन्ति - आलोकाऽसहकतचक्षुप्राहयं भावस्वरूपं द्रव्यं तमः इति । तमः इति द्रव्यान्तरं नास्ति इति नैयायिकः वैशेषिकाद्यः कथयन्ति-आलोकाभावात्मकं तमः, न त्वन्यत् द्रव्यान्तरम् । यदि तमः द्रव्यत्वेन स्वीक्रियते तदा इयं शङ्का उद्येति = एतद् द्रव्यं नवं यदि तमः द्रव्यत्वेन स्वीक्रियते तदा इयं शङ्का उद्येति = एतद् द्रव्यं नवं

द्रव्येषु अन्यतमम् । अथवा नवद्रव्यभिन्नत्वेन दशमं द्रव्यमिति । नवद्रव्येषु अन्यतमत्वेन अस्यान्तभविः वक्तुं न शक्यते । यतो हि कस्मिन् द्रव्ये अस्यान्तभिवः तस्य द्रव्यस्य सर्वे गुणाः तमसि अपि सन्तीति वक्तव्यम् । एवं निर्णेतुं न शक्यते । तमसि नीलरूपं दिना अन्यो गुणः न हस्यते । अस्तु दशमद्रव्यत्वेन तस्य व्यवहारः इत्ययमिष पक्षः न समीचीनः । यतः निर्णुणत्वेन अन्धकारः अस्तीति कारणेन अयं द्रव्यत्वं न भजते । यदि भवति अस्मिन् द्रव्यत्वं तदानीमेव दशमत्वेनास्य व्यवहारः । गुणाश्रयत्वं द्रव्यस्य लक्षणम् । अन्धकारे तु रूप्रसादिगुणानां सद्भावो नास्ति । अतः द्रव्यस्य लक्षणमन्धकारे न विटते । यदि तमः अद्रव्यं तहि दशम—व्यवहारः तस्य कथं भविष्यति ?

ननु अन्धकारेऽपि नीलरूप हरयते । अस्मिन् अपि गुणस्य सत्त्वात् अयं द्रव्यान्तरभूतः इति चेत्-नं । यतो हि नीलरूप रसगन्धादि-वियाप्त भवति, यत्र नैत्यम् तत्र रसंगन्धादीनामुपलब्धिरस्ति । यथा-नीलकमलम् इति । नीलरूपव्यापकत्वेन गन्धादिगुणाः तिष्ठन्ति, न व्यापकाभावे व्याप्यं तिष्ठति । तस्मात् यन्धकारे नीलरूपाभावः सुत्रां सर्वसिद्धः इति कृत्वा सः तेजोऽभावः अन्धकारः इति निश्चयः ।

केचन वदन्ति - तम्प्रचलित इत्यस्ति व्यवहारः, अनेन अस्य गाँतः हण्टा, अस्याः कुत्र प्रयोजनिमिति ? अस्य समाधानमेवम् - शून्थाःमके यस्मिन् तमसि भ्रमात्मिका नीलरूपप्रतीतिर्दण्टा तद्वत् चलनिक्यायाः प्रतीतिरिप प्रतीतित्वेन वस्तुसती अपि इयमपि अज्ञाना—ित्मिका, न वास्तिवकी इति सिद्धम् । तस्मात् अन्धकारिवणयविचारे वैशेपिकाणां सिद्धान्तोऽयं भवति - आलोकज्ञानाभावस्वरूपमेव तमः इति । नच तमः इति शब्देन अन्धकारस्य व्यवहारस्त्वात् कथमयम-भावत्वेन स्वीक्तियते, अतः शब्दसामध्यन अन्धकारः भावरूपः इति वाच्यम् । यतो हि विधिप्रत्ययवेद्यत्वेन या नभा अनुल्लिखितवृद्धि-विषयत्वेन यः शब्दात्मको हेतुः दत्तः सः व्यभिचरितः । यथा - प्रलयविनाशावसानादयः। अत्र प्रलयशब्देन सृष्टेरभावः, विनाशशब्देन ध्वंसः, अवसानशब्देन समाप्तिरथवा वर्णानामभावः उच्यते। एवमेते

36

विधिवत्ययवेद्यास्सन्तः नज् लिखिलत्युध्यविषयत्वमपि प्रपद्यन्ते ।

नन्वेवमिष अभावरूपेण स्थितेऽप्यन्धकारे कथं भावरूपत्वमापद्यते इति चेत्— उच्यते । यथा दुःखाभावत्वेन सुखमनुभूयते इति प्रतीतिः, संयोगाभावे विभागस्य व्यपदेशः इत्याद्यः दृश्यन्त एव । शिरिस आपिततभारिनिष्कासेन सः पुरुषः यथा — ''अहिमिन्नानीं सुखी अभवम् इति वद्ति'' इत्यादिव्यवहारेण अभावेऽपि तस्मिन् तमिस भावप्रतीतिः सार्वजनीना इति संक्षिप्तोऽयं अन्धकारिवचारः।

#### १८) अभावविचारः :-

सप्तमपदार्थत्वेन अभावः स्वीक्रियते । अभावप्रतीतिः निषेवात्मकप्रमाणेन सिध्यति । यथा - घटः नास्ति, पटो न इत्यादयः ।
समवायसम्बन्धरहितः एवं समवायभिन्नः यः पदार्थः सः अभावः इति
कथ्यते । समवायसम्बन्धरहित इत्यनेन विशेषणेन द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषेषु अभावस्य लक्षणं न भवति । यतः द्रव्याद्यः समवायसम्बन्धन
तिष्ठिन्ति । द्वितीयविशेषणेन एतद् फलम्- यद्यपि समवायः समवाय
सम्बन्धेन रहितः । यतः यदि समवायेऽपि समवायान्तरस्याङ्गीकारः
कियते तिहं समवायस्यानवस्थादोषः प्रसज्येत । अतः समवायसम्बन्धरहितः यः सः अभावः इति कथनेन समवायेऽतिव्याप्तिः । दोषममुं
निवारियतुं समवायभिन्नः इत्युक्तम् ।

संक्षेपेण अभावः द्विधा विभज्यते- संसर्गाभावः अन्योन्याभावश्चेति । अन्योन्याभावः एकप्रकारकः । सस गाभावस्तु - प्रागभावप्रध्वंसा-भावात्यन्ताभावेन त्रिधा भिद्यते । एतेषां त्रयाणां संसर्गात्मकसम्बन्धेन अभावोऽयं तिष्ठतीति कृत्वा अस्य नाम संसर्गाभावः । तत्र प्रागभावः - मृत्पिण्डै घटसम्बन्धस्य यः निषेधः सः प्रागभावः । एवं घटनाणानन्तरं घटस्य प्रतीतिः यत्र न भवति सः प्रध्वंसाभावः । यत्र भिन्नघटविणिष्टेषु अवयवेषु घटसम्बन्धः निषेधत्वेन प्रतीयते, एवमेव भूतले घटो न इति वाक्येन यः भूतले घटसम्बन्धाभावः स्वीक्रियते तस्याभावस्य नाम

अत्यन्ताभावः इति । संयोगाभावे प्राणभावप्रध्यंसाभावौ अनित्यौ।
यतः प्राणभावः अनादित्वे सित सान्तः इति, अनन्तत्वे सित उत्पत्तिमान्
प्रध्यंसाभावः इति चोच्यते। केवलं अत्यन्ताभावान्योन्याभावौ नित्यौ
भवतः। प्रतियोगी सन् आश्रयः यस्य सः अत्यन्ताभावः। यतः स्वस्मिन्
स्वयं न तिष्ठिति। अस्य लक्षणं पूर्वमेव सम्पादितम्। अत्यन्तान्योन्या—
भावयोः एतद् वेलक्षण्यं यत् अत्यन्ताभावस्य प्रतीतिः प्रतियोगिसामाना—
धिकरण्येन न भवति। अन्योन्याभावप्रतीतिस्तु प्रतियोगिसामानािध—
करण्येनैव भिवष्यति। अस्य लक्षणमेवं सम्पादितं कणादेन - अत्यन्ताभावभिन्नत्वेन यः नित्यः अभावः सः अन्योन्याभावः इति। अत्यन्ता—
भावभिन्नत्वेन वर्तमानानां परमाण्नामितव्याप्तिनिवारणाय अस्मिन्
विकल्पे अभावेति पद्संयोजनं भवति। अन्योन्याभावेन तादात्म्यम्,
अर्थात् स्वारूप्यस्य निषेधः कियते। यथा - घटः पटो न। अनेन घटत्वं
पटे नास्ति इति घटस्वारूप्यनिषेधः पटे क्रियते। अत्यन्ताभावेन तु —
'वायुः अरूपवान्" इत्यत्र वायौ रूपसम्बन्धस्यैव निषेधः क्रियते, न तु
वायोः स्वारूप्यम् इत्यत्रयोः अस्ति महद्वेलक्षण्यम्।

#### १६) पुरुषार्थविचारः :-

"सप्तपदार्थानां सम्यग्ज्ञानेन भवति पुरुषार्थः" इति कणादवचनेन अभावोऽिष पुरुषार्थस्वरूपेण स्वीकृतः । इयं शाङ्का उदेति यत् अभावेन वस्तुनिषेधः क्रियते न तु वस्तुनः प्रतिपादनम् , सत्येवं कथमयं पुरुषार्थहेतुरिति । अस्य समाधानम् सर्वेषां मोक्षः परमपुरुषार्थः । मुक्तेः स्वरूपमेवं भवति – ''दुःखात्यन्तोच्छेदः मोक्षः" इति । अत्यन्तोच्छेदपदेन अभावः स्वोकृतः । तस्मात् अभावः स्वयं पुरुषार्थस्वरूपः इति हेतोः अस्य अभावस्य विवेचनं युक्तियुक्तमेव इति संक्षिप्तं वैशेषिकदर्शनम् ।।

#### ३-१) सांख्यशास्त्रम् :-

सांख्यशास्त्रस्य जन्मदाता भगवान् किपलः । शास्त्रेऽस्मिन् संक्षेपतः तत्त्वचतुष्टयस्य अस्तित्वमभ्युपगतम् । तानि यथा – प्रकृतिः, प्रकृतिविकृत्युभयात्मिका, केवलिकृतिः, अनुभयात्मिका चेति । प्रकृतिः स्लप्रकृतिः अथवा प्रधानिमत्युच्यते । यतः सा एव सकलप्रपञ्चस्य स्लकारणभूता भवति । प्रकृषण करोति - कार्यमृत्पाद्यति इति प्रकृतिः इति तस्याः व्युत्पत्तिः । अथवा या स्वभिन्नतत्वान्तराणामृत्पत्ति करोति सा प्रकृतिरिति । प्रकृतिरित्यत्र प्र इति शब्देन प्रकर्षस्य प्रतीतिचौत्यते, स तु प्रकर्षः तत्वारम्भकः भवति । अत्रेदानीमयं प्रश्नः उदेति यत् घटस्य मृत्तिका प्रकृतिः इति व्यवहारोऽयं लोके हष्टः, यदि घटप्रकृति-मृतिका तिहं मृत्तिकाभिन्नत्वेन तत्वान्तरभूतः घटः इति परं न सिद्यति अथापि घटप्रकृतिमृत्तिका इति कथमुच्यते इति चेत् - उच्यते । यद्यपि मृत्तिका घटप्रकृतिमृत्तिका इति कथमुच्यते इति चेत् - उच्यते । यद्यपि मृत्तिका घटप्रकृतिः वस्तुतः नास्ति तथापि प्रकृतिग्वद्वेन प्रकृषाविवक्षया केवलोपादानकारणमेव प्रकृतित्वेन स्वीकृत्य उक्तहष्टान्ते व्यवहारः । अनेन एतितसद्ध भवति यत् स्वभिन्नतत्वान्तरोत्पत्तौ कारणात्मिका या सा प्रकृतिरिति एतल्लक्षणं तस्याः सामान्यलक्षणं भविष्यतीति ।

#### २) सांख्यशास्त्रपरिवयः :-

प्रकृतेः लक्षणं अष्टतत्त्वेषु अनुस्यूतं भवति । तानि – प्रधानम्, महत्तत्वम्, अहंकारः, शब्दः, स्पर्शः, रूपम्, गन्धः इति । शब्दादयः वञ्च तन्मात्रक्षेण स्वीक्रियन्ते । अत्रायं क्रमः - प्रधानात् महत्तत्त्रस्योत्पत्तिः, उत्पत्तिमत्वात् तस्मात् भिन्नं अन्तवच्च तदिति कथ्यते । अत
एवोच्यते - तत्वान्तरस्योत्पादकत्वात् कारणं प्रधानं महत्तत्वच्य प्रकृतिः,
एवं तदेव महत्तत्वं प्रधानेन विकृतत्वात् विकृतिरिति च उच्यते । प्रधानं
न केनापि उत्पत्ति भजते । प्रधानेनंव सकलप्रपञ्चस्योत्पत्तिः इति
हेतोः एतत् मूलप्रकृतिरित्याम्नायते । महत्तत्वेन अहंकारोत्पत्तिः अनेन
शव्दादीनां पञ्च तन्मात्राणामुत्पत्तिः भविता । प्रधानवत् महत्तत्वमपि
अहंकारस्य प्रकृतिः, प्रधानस्य विकृतिः एवमहंकारोऽपि पञ्चतन्मात्राणां
प्रकृतिः, महत्तत्वस्य विकृतिश्च भविष्यति । पञ्चतन्मात्राणां सकाशात्
पञ्चमहासूतानि उत्पत्तिमत्वं प्राप्नुवन्तीत्यतः एतेषां भूतपञ्चकानां
प्रकृतिःकृपाणि पञ्चतन्मात्राणि । इमानि पञ्च तन्मात्राणि अहंकारः
प्रकृतित्वेन स्वीकृतत्वात् विकृतिक्पाणि भविष्यन्ति । तस्मात् महदादि
सप्त प्रकृति–विकृतयः इति भण्यन्ते । अत्रेयं सांख्यकारिका—

प्लप्रकृतिरिवकृतिर्महदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त । षोडशकस्तु विकारः न प्रकृतिर्ने विकृतिः पुरुषः ॥(सां० का० ३)

इति । पञ्चमहाभूतानि,पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि,पञ्च कर्मेन्द्रियाणि एवं मनः इमानि षोडणतत्त्वानि केवलं विकृतिमात्राणि भवन्ति । यतः एतेः तत्त्वेः तत्त्वान्तरस्योत्पत्तिः न भवतोति कृत्वा इमानि षोडणतत्त्वानि अन्यस्य प्रकृतिरूपाणि न तिष्ठन्ति । विकृतिरूपाणि षोडणतत्त्वानि, प्रकृति—विकृतिरूपणेण महदादि सप्त, मूलप्रकृतिरेका इति आदिमत्त्वेन वर्तमानानि चतुर्विणतितत्त्वानि भवन्ति । पञ्चविणतितमः पुरुषः । पुरुषोऽयं जीवात्मा इति कथ्यते । जीवात्मभिन्नत्वेन सांख्यमते अन्यस्य ईश्वरस्यास्तित्वं न स्वीक्रियते । जीवात्मा प्रतिण्ञरीरं भिन्नः । यदि जीवेबु भिन्नत्वं स्वीक्रियते तिह् यदि एकः वद्धः तिह सर्वे बद्धाः, उत एकः मुक्तश्चेत् सर्वे मुक्ताः, सुखी चेत् सर्वे सुखिनः, अथवा एकः दुःखी सर्वे दुःखिनः इत्यापतित महान् क्लेणः । अत्र भवति एतद् बाष्यम्— ''जन्मादिग्यवस्थातः पुरुषवहत्वम्'' (सां० सू० २-२४१) इति । अयं

सत्वगुणवाधान्येन रजस्तमी तिरोहितौ भवतः। महत्तत्वपरिणाम-विशेवाः बुद्धि-मनोऽहङ्काराद्यः । त्रयाणामेतेषां अन्तः करणमिति नाम । यदा अन्तःकरणं निश्चयात्मकवृत्तिमत् भवति तदा बुद्धिरिति, अभिमानात्मकवृत्तिरूपेण परिणतान्तःकरणस्य अहंकार इति, संकल्प-विकल्पात्मकरूपेण एवं संशयात्मकत्वेन परिणतमन्तःकरणम् मनः इति चाभिधीयते । मनो - बुद्धचहंकारादीनां यत्कारणमन्तः करणं तद् वृक्षरूपेण स्वीक्रियते, वृक्षस्यास्य अङ्कः ुरावस्था महत्तत्विमिति विवेचनम्। किच यथा प्रधाने सत्वादिगुणानां अणु-विभुभेदेन अनेकप्रकाराः भेदाः उपन्यस्ताः तथा महत्तत्वेऽपि अनेकप्रकार।त्मकाः भेदाः सिध्यन्ति । ब्रह्मादिस्थावरपर्यन्तं कियन्तः जीवाः व्यवहारवत्वेन स्वीक्रियन्ते, तेषु प्रत्येकस्मिन् जीवे उपाधिभूतं महत्तत्वमेकमस्तीति अभ्युपगम्यते । एव-मम्युवगमेन यद्यपि महत्तत्वे सत्वगुणः एवं प्रधानतया तिष्ठित तथापि केचन जीवाः रजोगुणाधिक्येन उद्भवन्ति, केचन तमोगुणाधिक्येन, अपरे केचन सत्वतमोगुणाधिक्येन, अन्ये केचन रजस्तमोगुणाधिक्येन, अन्ये च सत्वरजगुणाधिनयेन प्रादुर्भवन्ति । गुणत्रयेषु यत्र यस्य गुणस्याधिन्यं तत्राविशिष्टगुणस्य तिरोहितत्वमुच्यते । यथा ब्रह्मणि सत्वगुणः, विष्णौ रजोगुणः ईश्वरे तमोगुणः इत्यादि।

#### ६) अहङ्कारविचारः :-

36

बहङ्कारस्योत्पत्तिः पूर्वमेव प्रतिपादिता । अयमहङ्कारः बुद्धिविशेषात्मकः । अहन्ता इति अहमाकारात्मिका बुद्धिः, इदन्ता इति इदमाकारात्मिका वुद्धिः अयं व्यवहारः एव बुद्धिविशेषः इत्युच्यते। सहन्ता बुद्धि विना इदन्ताबुद्धिः नोदेति, अतः अहन्ताबुद्धिविशेषभूता-हङ्कारस्योत्पत्तिरिति सिध्यति । अस्मिन्प्यहङ्कारे सत्वादिगुणानामुत्कर्षाः पकर्षेण त्रयः भेदाः उत्पद्यन्ते । यथा - सात्विकभेद्स्य वैकारिकः इति, राजसभेदस्य तैज सः इति, तामसभेदस्य भौतिकः इत्यभ्युपगमः । यत्र रजस्तगगुणयोः तिरोहितत्वेन उत्कृष्टत्वेन सत्वगुण: विराजते तत्र सात्विकाहङ्कारस्य स्थितिर्भवति । एवमन्यत्रापि । सात्विकाहङ्कारः

अवृत्यात्मकधर्मभूतानामेकाद्शेन्द्रियाणामुत्पत्ति रनोगणसहायेन करोति। पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि, पञ्च कर्मेन्द्रियाणि, एकं मनः इति एकादशेन्द्रियाणि । भवति चैवमहङ्गारविचारः ।

#### ७) पञ्चतन्मात्राणां विचारः :-

शब्दस्पर्शाखपरसगन्धानां पञ्चानां तन्मात्रत्वेन व्यवहारः । एतेषु भेदद्वयं वर्तते - सविशेष: निविशेषश्चेति । तत्र शब्दे - उदात्तानु -दात्तनिपातगन्धर्वातमकाः विशेषगुणाः सन्ति । स्पर्शे - उष्णत्व , शीतत्वमृदुत्वादिविशेषगुणाः, रूपे - शुक्लत्वकृष्णत्वादिविशेषगुणाः, रसे- मधुरत्वाम्लत्वादिविशेषगुणाः उत्पद्यन्ते । इमानि पञ्च तन्मात्राणि क्रमात् आकाश - वायु - तेजो - जल - पृथिव्यादि पञ्च महाभूतानां प्रकृतिरूपाणि भवन्ति।

#### सांख्यशास्त्रे सृष्टिक्रमः :-

सृष्टिविषये शास्त्रकारस्यास्य विचारः स्वतन्त्रः। सृष्टेः पूर्व स्वतन्त्रा प्रवृत्तिमती केवला मूलप्रकृतिरासीत्। प्रवृत्तिस्वभावकारणात् सा स्वयं क्षा सती पुरुषविशेषसंज्ञकः यः नारायणः तेन सह संयुक्ता भवति। एवं पुरुषसंयुक्ता सती सजातीयप्रकृतिभूतानां सह न्यूनाधिक-भावेन एकीभूय महत्तत्वादीनां मृब्टि करोति।

अत्रायं प्रश्न: - "असङ्गो ह्ययं पुरुषः" (वृ० इ० ४ ३-१५) इति श्रतिवलेन सः पुरुषः प्रकृत्या सह कथ सयोगवत्त्वं प्रपद्यते इति आगते सांते समाधते - विकारहेतुः संयोगः, तस्याभावः पुरुष अस्तोति श्रुतिरियं व्रते। प्रकृत्या सह सत्यपि पुरुषसयोगे 'पद्मपत्रमिवाम्भसा' इतिवत पूरुषं विकारः न भवति । महत्तत्वं चेतनाचेतनोभयात्मकं भवति। प्रकृतौ अचेतनांश एव मुख्यत्वेनोत्पद्यते । तस्यां प्रकृत्यां चेतनांश: अभिव्यज्यते । पुरुषप्रतिविम्वः महत्तत्वे भासते । अतः महत्तत्वस्योत्वत्तिः गौणी इत्याम्नायते । एवमेव सृष्टेः बारम्भकाले महत्तत्वस्य कारणी-भूतविषमावस्था गुणत्रयसम्बन्धेन जीवविशेषभूतायाः आदिशक्तेरभि-

व्यक्तिरपि भवति । अत्र प्रकृतिः अधिष्ठात्री देवी सती महालक्ष्मीः, दुर्गा, भवानी इत्यादिपुराणप्रसिद्धनाम्ना अभिव्यज्यते, एवं जीवे सन्ति कियन्तः विशेषाः ते सर्वे प्रधानादि-उपाधिसम्बन्धेन भासिता भवन्ति। तस्मादेव दृश्यत्वेन सन्ति ये ते सर्वे औपाधिकाः इत्युच्यन्ते । औपाधिक-विशेषरहित: य: निर्विशेषः जीवसमिष्टिरूपः स ब्रह्मा इति, उपाधि-विशिष्टस्य सविशेषस्य जीवसमष्टिरूपस्यास्वयम्भूः इति संज्ञा। अत्र विशेषत्वमेवोपाधिः न तु जीवधर्मः । जीवस्योपाधिः लिङ्गशरीरं भवति । बुद्धिः, अहङ्कारः, मनः पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि, पञ्च कर्मोन्द्रियाणि, पञ्च महाभूतानि इत्यव्टादशतत्त्वानां समुदायस्य लिङ्गशरीरिमिति व्यवहारः। बुद्धेः वृत्तिभेदेन प्राणः उत्पद्यते । अतः प्राणतत्वं भिन्नमिति नाङ्गीकियते । आत्मचैतन्यस्याभिव्यक्तिः उपाधिना एव भवति, यथा-अग्नेः अभिव्यक्तिः इन्धनेन भवति । प्रथमे स्वयम्भोः उपाधिभूतं लिङ्गशरीरमेकमेवासीत् । अनन्तरं अशभूतव्यिष्टिलिङ्गशरीरेण व्यिष्टिजीवानामुपाधिमत्व स्वीकृत्य जीवाः अनेके इति विभज्यन्ते, यथा पितृपुत्रपरम्परा । एकस्य पितुस्सकाशात् अनेकलिङ्गशरीराणां पुत्राणामुत्पात्तभवतीति दृष्टं लोके । अयं स्वयम्भूः स्वसूक्ष्मशरीरावयवान् स्वसूक्ष्मचैतन्यांशैः सह संयुज्य सर्वप्राणिनां सृब्टि करोति । जीवाः वस्तुतत्त्वेन परस्परं भिन्नाः इति एतेषां सृष्टिक्रमः।

#### ६) भोतिकपदार्थानां तत्विचारः :-

सांख्यमतानुसारं विवेकज्ञानात् मोक्षसिद्धिरिति । विवेकज्ञानं तु चिदिचतोः भेद्ज्ञानात्मकम् । भेद्ज्ञानं प्रतियोगि सत् अनुयोगिज्ञान-सांपेक्षभूतं भवति । यथा - गोः भदः अश्वे अस्ति इत्यतः अत्र गौः प्रतियोगी, अश्वः अनुयोगी च भवति । एवं प्रकृते प्रकृतिपुरुषभेदेन तत्त्वद्वयं स्वीक्रियते । अनयोः तत्त्वयोः विवेकज्ञानेन सोक्षः सिध्यति । उक्तं च - ज्ञानान्मुक्तिः (सा० सू० ३-२३) इति । अतः विवेकज्ञाने प्रतियोगित्वेन उत अनुयोगित्वेन यस्य सम्बन्धः तिष्ठित सः तत्त्वस्य सामान्यलक्षणत्वेन सिद्धो भवति । अतः प्रकृतिपुरुषयोः स्वरूपज्ञान-

मावश्यकम्। मूलप्रकृतेः सूक्ष्मतमत्वात् अस्याः ज्ञानं न सम्भवति। एवं साक्षात्प्रकृतिकार्यभूताः महदादयः सप्त सूक्ष्मरूपत्वात् एतेषां ज्ञानमिष विशवत्वेन न भवति। प्रकृतिपरम्परात्वेन वर्तमानाः विकारभूताः इन्द्रियादिषोडणपदार्थाः विस्पष्टरूपेण ज्ञातुं शव्यन्ते। षोडणतत्त्वानां सुस्पष्टज्ञानेन तेषु भिन्नत्वेन वर्तमाने पुरुषे भेदज्ञानसम्भवः सुकरः भवति। षोडणविकारभिन्नत्वेन पुरुषे सिद्धे सित् विकारभूतानां तेषां कारणं या सूलप्रकृतिः, तस्याः अपि पुरुषः भिन्नः इति प्रकृतिपुरुषयोः भेदज्ञानसवश्यं सिद्धं भवति।

घटपटादिपदार्थाः अनन्ताः इत्यभ्युपगमात् तेषां विशदरूपेण ज्ञानसम्पादनं कष्टसाध्यं भवति । मोक्षसाधनोभूतभेदज्ञाने घटपटादिज्ञानस्यावश्यकत्वमपि न भवति । पृथिव्यादिपञ्चभूतानां सकाशात्
आत्मा भिन्नः इति ज्ञानसम्पादनेन भौतिकघटपदादिभेदज्ञानेन आत्मज्ञानसम्पादनस्य आवश्यकता नास्ति । पृष्ठषः निर्विशेषत्वात् स्थूलत्वादिविधिमुखेन तस्य ज्ञानं न सिध्यति । किन्तु नेति नेति (वृ० छ० ३-६-२६)
निषेधमुखेन नीलपीतत्वादिधमणामभावेन तस्यात्मनः स्वरूपं ज्ञातुं
शक्यते । पञ्चतन्मात्रभूतानां शब्दादीनां सकाशात् पञ्च महाभूतानि
उत्पन्नानि । भूतेषु पञ्चसु अयं विशेषः उत्तरोत्तरमेककः गुणः वधते ।
अस्य कारणमेतद् भवति - पूर्वपूर्वसूक्ष्मभूतसहिततन्मात्रेण उत्तरोत्तरभूतस्योत्पत्तिः । अतः पूर्व स्य सूक्ष्मभूतगुणोऽपि उत्तरभूते अनुवर्तते ।
भवत्ययं पञ्चदशीश्लोकः—

शब्दस्पर्शो रूपरसौ गन्धो भूतगुणा इमे ।
एकद्वित्रिचतुःषंचगुणाः व्योमादिषु ऋमात् ॥ (पंच० २-२)
इति । ऋमात् आकाशादिषु एकद्वित्रिचतुःपचेति वोद्धव्यम् । उत्पत्तिविपियका सांख्यकारिका इयं भवति—

प्रकृतेर्महान् महतोऽहङ्कारस्तस्माद् गणश्च षोडशकः ।
तस्माद्षि षोडशकात् पञ्चभ्यः पंच भूतानि ।। (सा. का. २२)
इति । एतेषां पचविश्वितत्त्वानां साधकत्वेन त्रीणि प्रमाणानि

भविष्यन्ति - प्रत्यक्षानुमानशब्दभेदात् । अत्रयं कारिका-

हिष्टमनुमानमाप्तवचनं च सर्वप्रमाणसिद्धत्वात्। विविधं प्रमाणिष्टं प्रमेयसिद्धिः प्रमाणाद्धि ।। (सा० का० ४) इति । परोक्षत्वापरोक्षत्वस्मृतित्वसंशयत्वविपर्ययत्वादिधर्माः मनोवृत्ति-भूताः भवन्ति । चैतन्यभूतः आत्मा असङ्गः निर्लेपश्च । प्रत्यक्षानु-मानशब्दप्रमाणद्वारा एव पञ्चिविशतितत्त्वानां ज्ञानं सिद्धं भवति इत्ययं विचारः।

#### १०) सदसतोष्टपत्तिविवेचनम् :-

सतः सज्जायते इति कार्यकारणभावव्यवस्थापनार्थप्रकारचतुष्टयस्य विप्रतिपत्तिः आचार्यण प्रदिशता अस्ति । ताः यथा – असतः
असज्जायते,असतः सज्जायते,सतः असज्जायते,सतः सज्जायते इति । एतेषु
पक्षचतुष्टये प्रथमः पक्षोः असङ्गतः । यतः असत्पदार्थस्य कार्यकारणसम्बन्धे उत्पन्नस्य पदार्थस्य शशिवणाणवत् व्यवहारयोग्यत्वं न सिध्यति ।
"असतः सज्जायते' इत्ययं पक्षः वौद्धानां कृते भवति । एते वौद्धाः,
समस्तानां भावपदार्थानां क्षणिकत्वमभ्युपगच्छन्ति । क्षणिकत्वं
भावपदार्थेषु कार्यकारणभावेन न तिष्ठति । कृतः इति चेत् – कार्यक्षणे
कारणं न तिष्ठति. एवं कारणक्षणे कार्यं नास्ति इति हितस्य व्यवहारः ।
अतः पूर्वक्षणभावरूपस्य यः विनाशः (अभावः) सः एवं उत्तरक्षणभावरूपपदार्थस्य कारणत्वात् अगत्या 'असतः सज्जायते' इति वक्तव्यम् ।
वौद्धमते कार्यस्य या सत्ता सा क्षणिकावस्थितिरूपेण तिष्ठिति न तु
ततोऽनन्तरम् इति विवेचनीयम् । 'सतः असज्जायते' इति मतं अद्वैतवेदान्तिनां कृते भवति । मतमेतत् अद्वेतदर्शने प्रदर्शयस्यते ।

चतुर्थः पक्षः 'सतः सज्जायते' इति सांख्यकाराणां भवति। नैयायिका अपि प्रायः एतन्मतानुयायिनः। इयांस्तु विशेषः – नैयायिकः कार्यविनाशानन्तरमपि तस्य कार्यस्य अवस्थितिः कतिपयक्षणपर्यन्तं तिष्ठति, कार्यावस्थितिः पारमाथिकी इति मतमेतमुपक्षिपति। सांख्यस्तु- सस्य वस्तुनः कालत्रयेष्विपि वाधः न भवति, तादशं कालत्रयावाध्यत्व-

ह्वप्रसम्बदं प्रतिज्ञानीते । अवेयं सांख्याचार्यस्य उक्तिः --

असत्त्वान्नास्ति सम्बन्धः कारणैस्सत्त्वसङ्गिभिः।

असम्बन्धस्य चोत्पत्तिमिच्छतो न व्यवस्थितिः ।।(अ.वृ: १-११८) इति नैयायिकमतं दूपयन् स्वमतं सिद्धान्तयित सतः सज्जायते इति । सांख्यमते कार्यकारणयोः भेदः न स्वीक्रियते । कारणगता या सत्ता सा एव कार्यक्षपेणावतिष्ठते इति वक्ष्यमाणत्वात् अयं सत्कार्यवादी इत्याम्नायते । एतन्मतोपोद्बलकत्वेन भवति गीतावावयम् —

कि नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः । (भग० २-१६) इति । एतादृशस्मृतिवाययपुरस्सरं सांख्याचार्याः "सतः सज्जायते" इति सिद्धान्तं सम्यगाचक्षरे । अत्रेयं भवति सांख्यकारिका—

असदकरणादुपादानग्रहणात् सर्वसम्भवाभावात्।
शक्तस्य शक्यकरणात् कारणभावाच्च सत्कार्यम् ॥(साठका० ६)
इति। वितरस्तु आकरग्रन्थाद्बोद्धव्यः।

#### ११) त्रिगुणात्मिका मूलप्रकृतिः :-

सत्वरजस्तमोगुणात्मिका प्रकृतिः। एतेषां सत्वरजस्तमोगुणानां धर्मभूताः सुखदुःखमोहाः भविष्यन्ति । एकैकोऽपि पदार्थः सुखदुःखमोहाः भविष्यन्ति । एकैकोऽपि पदार्थः सुखदुःखमोहात्मकत्वेन तिष्ठिति । यथा एका स्त्री स्वात्मगुणैः पत्युः सुखं दास्यति इत्यतः तस्यां सत्वगुणः राराजते । एवं सा एव पत्युः सपत्नीनां प्रति दुःखकारणत्वेन तिष्ठिति इति तस्यां रजोगुणः, एवमेव यदा औदासीन्येन मोहकारणत्वेन चरति तदा तस्यां तमोगुणः विराजते इति एकस्यामेव त्रयः गुणाः, तेषां गुणानां धर्माश्च अवसीदन्ति । मुहुः वैचित्ये-अविवेके इति घातोः मोहः उपेक्षाविषयत्वेनापि परिगण्यते । प्रमृतेः त्रिगुणात्मकत्वं प्रवेताश्वतरोपनिपदि आख्यातम्

अजामेकां लोहित शुक्लकृष्णां वह्नोः प्रजाः सृजमानां सरूपाः । अजो ह्यको जुषमाणोऽनुशेते जहात्येनां भूक्तभोगामजोऽन्यः ।। (श्वे० उ० ५,7४)

इति । अनेन मन्त्राधारेण सांख्यशास्त्रस्य निर्माणमभूत् इति वेद्विदां विपश्चिताम् मतम् ।

अत्रायं प्रश्नः उदेति यत् अचेतना इयं प्रकृतिः चेतनसाहायं विना महदादिकार्योत्पादने क्षमतां न प्राप्नोति । यथा - चेतनप्रवृत्ति विना अचेतनं स्वयमेव कार्यप्रवृत्ति मत् भवतीति न हष्टं लोके । सार्थि विना रथः स्वयमेव न चलति । अतः मूलप्रकृतेः प्रेरकत्वेन अधिष्ठाता सर्वार्थदर्शी एकः परमेश्वरः अभ्यूपगन्तव्यः इति ।

वस्य समाधानत्वेन वदित सांख्याचार्यः – अयं प्रकाः एव न समीचीना । कुतः इति चेत् चेतनसहायं विना अचेतनस्य प्रवृत्तिः लोके सर्वजनसाधारणत्वेन हष्टा । यथा वत्सस्य वृद्धये अचेतनक्षीरस्य प्रवृत्तिः एवं चेतनसहायं विना अचेतनः मेघः लोकोपकाराय जलवर्षणे प्रवृत्तो भवित एवमेव त्रिगुणात्मिका अचेतना प्रकृतिरिष पुरुषस्य मुक्तये स्वयं प्रवृत्ता भवित । एतन्मतहढीकरणं सांख्यकारिका इयं करोति -

वत्सिववृद्धिनिमित्तं क्षीरस्य यथा प्रवृत्तिरज्ञस्य ।

पुरुषिमुक्तिनिमित्तं तथा प्रवृत्तिः प्रधानस्य ॥(सां०का०४८)इति।

१२) प्रकृतिपुरुषयोः परस्परापेक्षिता :-

पुरुषसंयोगेन प्रकृतौ एकः व्यापारः उत्पद्यते । यथा अयस्कान्तः संयोगेन लोहे एका क्रियात्मकशक्तिः उत्पद्यते तथा प्रकृतिपुरुषसंयोग पङ्ग्वन्धन्यायवत् परस्परापेक्षः भवति । प्रकृतिः भोग्यरूपा सा भोक्तारं पुरुषमपेक्षते, एवं भोक्ता पुरुषोऽपि भोग्यभूतां प्रकृति वाञ्छति एवमुभयोः परस्परसापेक्षात्वं संयोगरूपेण तिष्ठति । अनेन सृष्टेः विस्तार सायते । पङ्ग्वन्धहष्टान्तवत् प्रकृतिपुरुषौ तिष्ठतः । उक्तः चेरं सांख्यकारिकायाम्—

पुरुषस्य दर्शनार्थ कैवल्यार्थं तथा प्रधानस्य ।
पङ्ग्वन्धवदुभयोर्षि सम्बन्धस्तत्कृतः सगः ।। (सां०का० २१
इति । पङ्ग्वन्धन्यायः ज्ञायत एव । पङ्ग्वन्धौ उभाविष एक
सिलित्वा स्वलक्ष्यभूतंप्रदेशं यथा जग्मतुः एवमेव प्रकृतेः स्वप्रदर्शना
पुरुषस्यापेक्षा, पुरुषस्यापि कैवल्यसम्पादनार्थं प्रकृतेरपेक्षा, उभग
संयोगेन लक्ष्यभूतसृष्टचात्मककार्यस्योत्पत्तिः भवति । अत्र पुरु
कियाशक्तिराहित्येन पङ्गिसमाना इति विवेचनीयम् । अन्धसम्बन्ध

यथा पङ्गः स्वाभीष्टदेशं गिमष्यति तथा प्रकृतिसम्बन्धेन पुरुषोऽपि विवेकज्ञानद्वारा कैवल्यं प्राप्नोति इत्येतत् शास्त्ररहस्यम् ।

अयं प्रश्तः पुरतः आगच्छति – पुरुषः निर्णुणः असङ्गश्च, कथमस्य प्रकृत्याः सह संयोगः इति । समाधानत्वेन एतदुच्यते – यद्यपि पुरुषे प्रकृतिः एवं प्रकृतिकार्यं बुद्धेरच भेदज्ञानं अस्ति तथापि पुरुषः अज्ञानेन भेदममु स्वबुद्धिस्वरूपत्वेन जानाति । अपिच बुद्धौ वर्तमानाः सुखदुःखादिगुणाः ये, इमान् स्वात्मगुणत्वेन स्वीकरोति । तस्मात् एतद्दोषः निवारणार्थं पुरुषः कैवल्यापेक्षां करोति । कैवल्यं तु केवलं प्रकृति-पुरुषविवेकज्ञानाधीनं भवति । तस्मात् प्रकृतिपुरुपयोः परस्परापेक्षारूपः सयोगः अपेक्षते सिद्धश्च इत्यनयोविवेकः ।

#### १३) प्रकृतिप्रवृत्त्या पुरुषस्य मोक्षः :-

प्रकृतिप्रवृत्त्या पुरुषस्य मोक्षः कथं सिष्ट्यति इत्येका शङ्कां उदेति । अस्योत्तरमेतत् - मोक्षः आत्यन्तिकदुःखनिवृत्त्यात्मकः । आत्यन्तिकदुःखनिवृत्त्वत्त्वत् प्रकृतिपुरुषिविवेकज्ञानेन सिष्ट्यति । विवेकज्ञानं तु प्रकृतिज्ञानं विना न भवति । तस्मात् प्रकृतिज्ञानं प्रथमं सम्पादनीयम् । सांख्यवादी तु ईश्वरः करुणया लीलया वा सृष्टि करोति इति मतं न मनुते । प्रकृतिप्रवृत्त्या एव भौतिकस्थूलकार्याणां ज्ञानं सुस्पष्टं भवति । अनन्तरं भौतिककार्येषु पुरुषस्य भेद्ज्ञानमुत्पद्यते । भूतकारणानि तन्मात्राणि, तन्मात्राणां प्रकृतिः अहङ्कारः इत्यादिषु पुरुषस्य भेद्ज्ञानं सम्पाद्यते । कारणपरम्पर्या स्थूलारुम्धतीन्यायेन मूलप्रकृतिस्वरूपात् पुरुषस्य विवेकज्ञान् सम्पादनमेव मोक्षः इत्युच्यते । उक्तं च सांख्यकारिकायाम्—

रङ्गस्य दर्शयित्वा निवर्तते नर्तकी यथा नृत्यात् ।

पुरुषस्य अथात्मानं प्रकाश्य विनिवर्तते तथा प्रकृतिः ।। (सा.का.५६)

इति । एवं पुरुषस्य तत्त्वज्ञानेन प्रकृतिः निवृत्ता सती पुरुषस्य स्वरुपदर्शनमेव मोक्षः इत्येतेषां राद्धान्तः ।



#### इमं गुणसमाहारमनात्मत्वेन परयतः । वन्तःशीतलता यस्य समाधिरिति कथ्यते ॥

इति । द्वितीये साधनपादे- "तपःस्वाध्यायेश्वरप्रणिद्यानानि कियायोगः" (यो०स्०२-१) इत्यादि सूत्रद्वारा चञ्चलचित्तपूरुवाणां तपःस्वाध्यायादि क्रियायोगः एवं यमनियमादिवहिरङ्गसाधनभूतानां तत्त्वानामुल्लेखः विणतः । अत्र तपः इति भव्देन चान्द्रायणादिक्लेशकारकस्य तपसः अर्थाववोधो न भवति, यतः चान्द्रायणाद्यः शरीरे क्लेशजनकत्वात् तेन चित्तस्य ऐकाग्यं न तिष्ठति । अत्र तपःशव्दार्थः इत्यंभूतः भवति -हितकारकं स्वल्पं सात्विकभोजनं तथा शीतोष्णस्खद्ःखादीनां सहनं एवमिन्द्रियाणां निरोधात्मकं यद्भवति तत्तपः इत्युच्यते । योगशास्त्रे तपः प्रसन्नकरणात्मकः वर्तते न तु पीडात्मकम । स्वाध्यायस्यार्थः -मोक्षणास्त्राध्ययनम् या नियमपूर्वक' प्रणवादिजपानुष्ठानिमिति। ईश्वर-प्रणिधानं नाम परमात्मनः अनुचिन्तनम् अथवा परमात्मनि सर्वकर्मणां समर्पणम् इति भवति । सर्वेषु कियायोगेषु ईश्वरप्रणिधानं नाम कियायोगः उत्तमः इति स्वीकियते । "यद्यत् कर्म करोमि तत्तदिखलं शम्भो तवाराधनम्"इति ई अवरप्रणिधानयुक्तः पुरुषः सर्वकर्माणि ई श्वरा-र्पितसेवाबुध्या करोति इत्यादयः विषयाः प्रतिपादिताः । तृतीये विभूतिपादे - जन्मान्तज्ञानं, भूतभविष्यद्र्यकः ज्ञानं, अन्तर्धानम् इत्यादि अनेकप्रकाराः सिद्धयः उपन्यस्याः । चतुर्थे कैवल्यपादे - "जन्मोषधि-मन्त्रतपःसमाधिजाः सिद्धयः" (यो० सू० ४-१) इति सूत्रेण पञ्चानां सिद्धीनां वर्णनं करोति । देवतानां सिद्धिः जन्मना एव जायते । एवं पक्षिणामाकाशे उड्डयनम्,पश्नां जलतरणिमत्यादि जन्मतः एव प्रसिद्धः। ओषधेभ्यः सिद्धिः पाप्यते । आयुर्वेद्, रसेश्वरदर्शनादिषु सिद्धिरियं र्वाणता। मन्त्रेण एवं तपोवलेन सिद्धीनां प्राप्तिवर्णनं तन्त्रादिशास्त्रेषु मिलिष्यति । समाधेः सिद्धिः शास्त्रस्यास्य गौणविषयभूता भविष्यति । यमनियमादि अष्टाङ्गोपासनेन यदा योगवृक्षः फलति तदा पूर्णभावनया समाधिरूपफलपरिपकानन्तरं प्रकृति-पूरुषयोः भेदातमकः साक्षात्कारः





#### ४-१) योगशास्त्रम् :-

अस्य योगशास्त्रस्य रचिता महिषः पतञ्जिलः । अयं पतञ्जिलः जीवः ईश्वरच्चेति तत्वद्वयं स्वीकरोति । अतः एव अस्य दर्शनस्य "सिश्वरसांख्यदर्शनम्" इति नामान्तरम् । अस्यैव शास्त्रस्यापरं नाम "सांख्यप्रवचनम्" इति । एतद्दर्शनं पतञ्जिलना प्रणीतत्वात् पातञ्जल-दर्शनम् इत्यपि व्यवहारयोग्यं भवति । यद्यपि पतञ्जलेः पूर्वाचार्यः हिरण्यगर्भयाज्ञवल्वयाद्यः अनेके आचार्याः योगशास्त्रस्य प्रवक्तारः आखन् , अथापि जनसाधारणानां कृते पतञ्जिलरेव तं योगशास्त्रं सूत्र-रूपेण ग्रन्थीकृत्य सम्यक् सरलरीत्या व्याजहार इति हेतोः अस्य योगदर्शनस्य "पातञ्जलदर्शनम्" इति नाम सयुक्तिकः तिष्ठिति ।

#### २) योगशास्त्रपरिचयः :-

अस्मिन् योंगणास्त्रे चत्वारः पादाः सन्ति । तेषां नामानि क्रमाद् भविष्यन्ति - समाधिपादः, साधनपादः विभूतिपादः, केवल्य-पाद्यचेति । प्रथमे पादे भगवान् पतञ्ज्ञालः — ''अय योगानुणासनम्" (यो० सू० १-१) इति णास्त्रारम्भस्य प्रतिज्ञां करोति । अनन्तरं योगस्य परिभाषा अस्ति - ''योगण्चित्तवृत्ति निरोधः'' (यो० सू० १-२) इति । चित्तवृत्तयः - प्रमाणविषयंयविकल्पादयः । एतेषां निर्वर्तनं योगणञ्दार्थः । समाधिणञ्दस्यार्थः — सम्यक् आधानम् इति अर्थात् चितस्य स्वात्मस्वरूपे अवस्थापनमिति । योगवासिष्ठे सामाधिलक्षण- मेवमभितितम्—

सिध्यति । तदानी असंगः पुरुषः स्वस्ववदादणानेन निष्टनीन दृत्दा आत्यन्तिकद्ःखविनाशरूपः मोक्षः सिध्यति ।

अस्मिन् योगणास्त्रे षड्विंशतितत्त्वानि भवन्ति । यथा सांख्या-भ्युपगतानि पञ्चिंशतितत्त्वानि, एतेषामितिरिक्तत्त्वेन एकः ईश्वरः अस्तीति ईश्वरतत्त्वमिष पतञ्जलिर्यं स्वीकरोति इत्यतः अस्य नाम सेश्वरवादी सांख्यः इति । ईश्वरस्य लक्षणमेवं प्रतिपादयति पनञ्जलिः -वलेशकर्मविपाक।शयैरपरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वर (यो० सू० १-२४) इति ।

#### ३) अथशब्दविचारः :-

"अथ योगानुशासनम्" इति सूत्रम् ' अनेन सूत्रेण योगशास्त्रा-रम्भरय प्रतिज्ञा कृता । सूत्रेऽस्मिन् पद्द्वयं वर्तते । प्रयमपदेन अथणव्देन-

मङ्गलानन्तर। रम्भप्रश्नकात्स्न्ये विषय । इति आचार्यवचनानुसारं मंगलम्, अनन्तरम्, आरम्भः, प्रश्नः, कात्स्न्यम् इत्येते अर्थाः प्रतीयन्ते । अत्राथणव्देन आरम्भार्थः स्वीक्रियते । यतो हि शब्दार्थत्वेन स एव स्वीक्रियते यस्यान्वयः वाक्यार्थं भवति । प्रकृते अथणब्देन मंगलार्थः न स्वीक्रियते । कृत इति चेत् अनिन्दितार्थ-प्राप्तरेवं मङ्गलणब्दार्थः । दुःखनिवृत्तिरूपसुखप्राप्तिरेव सर्वेः इष्यते । योगानुशासनेन सुखदुःखयोः परिहारः न भवति । तस्मात् योगानुशासनम् मङ्गलम् इत्यर्थकरणं सर्वथा असङ्गतम् । अपिच मङ्गलत्वेन अथणब्दस्योच्चारणं क्रियते चेत् तर्ति तस्य कार्य श्रवणात्मकं भवति न तु वाच्यार्थः । एवमेव अथणब्दस्य अन्येऽप्यर्थाः न भवन्ति ।

ननु प्रारिष्मितप्रन्यस्य निविध्नेन परिसमाप्त्यर्थं प्रन्थारम्भे मंगलकरणमस्माकं शिष्टाचारसम्प्रदायः। चोक्तं पतञ्जलिना अपि-मङ्गलादीनि मङ्गलमध्यानि मङ्गलान्तानि च शास्त्राणि प्रथन्ते चीरपुरुषाणि च भवन्त्यायुष्मत्पुरुषाणि च अध्येतार्ष्च मङ्गलयुक्ताः यथा स्युरिति मङ्गलमाचरणीयम्। इति। अतः अथशब्देन मंगलार्थ एव वोध्यते इति चेत् - न। देवालय- निर्माणार्थ प्रयुक्तपुरुषदर्शनेन अन्यस्य यथा मङ्गलम्, एवमेव क्षेत्रपर्यटनाः निर्मृतपुरुपदर्शनेन पङ्गिपुरुषस्य यथा मङ्गलं तथा आरम्भार्थत्वेन प्रयुक्ताथशब्दश्रवणमात्रेण संगलमिष भवतीति सिद्धम् । चोक्तः साम्प्रदायिकै:—

ओंकारश्चाथणब्दश्च द्वावेतौ ब्रह्मणः पुरा । कण्ठ भित्त्वा विनिर्यातौ तस्मान्माङ्गलिकाव्भौ ॥

इति । मांगलिकौ - मंगलवाचकौ इति न, किन्तु मांगलिकौ - मंगलं प्रयोजनमस्य इति व्युत्पत्त्या प्रयोजनार्थे ठभ् प्रत्ययेन मंगलप्रयोजनवान् इति अथगव्दार्थः । वितरस्तु आकरग्रन्थादवलोकनीयः ।

#### ४) योगशब्दिवचारः :-

शास्त्रेऽस्मिन् अनुशासनेन वर्तमानं यत् योगपदं तस्य लक्षणं किमिति आक्षेपे पतञ्जलिः वदित - ''योगिष्चित्तवृत्तिनिरोधः'' (यो०सू० १-२) इति । चित्तस्य याः सन्ति वहिमु खवृत्तयः ताषां निरोधः योगः शव्दस्य वाच्यार्थः । अत्रायं प्रश्नः - 'युजियोगे' इति धातुना योगशब्दस्य निष्पत्तिमत्वात् योगस्य सयोगार्थः वक्तव्यः न तु निषेधार्थः । याज्ञवल्वयोऽपि एवं मनुते यत् जीवात्मपरमात्मनोः यस्संयोगः सः एव योगः इति । चोक्तः तेन—

सयोगो योग इत्युक्तः जीवात्मपरमात्मनोः । इति । तस्मात् योगः संयोगार्थकः इत्यागते सित समाधत्ते पतञ्जलिः— प्रकृतयोगणब्दः संयोगार्थकः न भवति । यतः जीवात्मपरमात्मनोः सपोगे किपति कारणं नास्ति । संयोगे कारणत्रयं तिष्ठति — अन्यतरकर्म, संयोगः इति । कारणत्रयेष्वन्यतमसंयोगेऽपि त्रयः प्रकाराः सन्ति – अन्यतरकर्पजम्, उभयकर्मजम्, संयोगजम् इति । पदार्थद्वयोः एककर्मसंयोगः अन्यतरकर्मजः । यथा – वृक्षपिक्षसंयोगः । अत्र केवलं एकपिक्षकर्मणा संयोगो भवति । यत्र द्वाभ्यां यससंयोगः सः उभयकर्मजः । यतः अत्र मल्लयुद्धे द्वाभ्यां कर्मणा एव संयोगः जन्यते । संयोगेन यः सयोगः उत्पद्यते सः सयोगः । यथा —

हस्तपुस्तकसंयोगः । हस्तपुस्तकसंयोगेन शरीरपुस्तकयोः यस्संयोगः सः संयोगजः भवति । प्रकृते तु जीवात्मा एवं परमात्मा द्वाविष व्यापकी । व्यापकत्वकारणात् तयोः चलनादिकिया न तिष्ठिति, क्रियां विना संयोगः एव न भवति । अतः तयोर्मध्ये कोऽपि संयोगः स्वात्मत्वं न भजते, कारणान्तराभावात् इति । एवं नैयायिकाः वैशेषिकारच व्यापकभूतयोः पदार्थद्वययोः संयोगः न तिष्ठिति इति पक्षममुं समर्थयन्ति । "धातूना-मनेकार्थाः" इति सर्वेः स्वीकृतत्वात् "युज" धातोः समाध्यर्थः भवितुं न काऽपि विश्वतिपत्तिः । चोक्तम्—

> निपाताश्चोपसर्गाश्च धातवश्चेति ते त्रयः। अनेकार्थाः समृताः सर्वे पाठस्तेषां निदर्शनम्।।

इति । तस्मात् योगः इति शब्दस्य समाध्यर्थस्वीकारः एव समुचितः । प्रतिपादितं चैवं याज्ञवलक्येन—

> समाधिः समतावस्था जीवातमपरमात्मनोः । ब्रह्मण्येव स्थितियां सा समाधिरभिधीयते ।।

इति । अस्याः समाधि रूपावस्थायाः सम्यक् प्राप्त्यर्थं भगवान् पतञ्जलिः योगशास्त्रस्योपदेशं कृतवानिति बोद्धन्यम् ।

#### ५) योगाङ्गसमाधिवचारः :-

ननु योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः इति सूत्रानुसारं चित्तवृत्तिनिरोधः योगः इत्युक्तः, न तु योगणब्देन समाधिः । यदि समाधिः चित्तवृत्तिनिरोधिभन्ना तर्हि पूर्वापरिवरोधः । यदि समाधिः चित्तवृत्तिनिरोधात्मिका तर्हि "यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधयोऽष्टावङ्गानि" (यो० सू० २-२६) इति पतञ्जलसूत्रेण विरोधः । यतः
सूत्रेऽस्मिन् समाधिः योगाङ्गत्वेन कथिता । यदि समाधिः योगाङ्गभूता
भवित तर्हि उपकार्योपकारकभावः आपद्यते । यदि उपकार्योपकारकभावस्तयोः तर्हि आश्रयोऽपि भिन्नः स्यात् । तस्मात् समाधिः न
योगष्ट्वा इति चेत् - उच्यते ।

यद्यपि समाधिः योगाङ्गत्वेन वस्तुतः योगाङ्गिता तथापि अंगाङ्गितोः अभेदमारोप्य भाष्यकारः योगः समाधिः इति एकार्थकत्वेन कथितवान् । वस्तुतः अष्टांगेषु अन्तिमावयवत्वेन समाधिः कथिता । "तदेवार्थमात्र- निर्भासं स्वरूपणून्यमिव समाधिः" (यो० सू० ३-३) इति पतञ्जलिना समाधिस्वरूपनिरूपणं कृतम् । सूत्रगततत्पदेन — "तत्र प्रत्येकतानता ध्यानम्" (यो० सू० ३-२) इति सूत्रोक्तस्य ध्यानस्य ग्रहणं क्रियते । मात्रपदेन सूत्रकारः स्वरूपणून्यमिव इत्यर्थमनुसन्द्वते । तथा च यदा ध्यानं ध्येयेकगोचरत्वेन भवित तदा ध्याता ध्यानभावण्चात्यन्तणून्य- त्वमापद्यते । तदानीं केवलं ध्येयमात्रगोचरत्वं तिष्ठति । अस्मिन् समये ध्यान सदिप ध्याता-ध्यानं-ध्येयः इत्यादिविभागग्रहणाभावात् स्वरूपणून्यं भवित । इयमेवावस्था समाधिरित्युच्यते । चोक्तं पञ्चद्यगं विद्यारण्येन—

ध्यातृध्याने परित्यज्य क्रमाद् ध्येयैकगोचरम्। निर्वातदीपविच्चत्तं समाधिर्भिधीयते ॥ (पञ्च० १-५५) इति । अपिच योगः समाधिः इति वक्तव्ये न कोऽपि विरोधः । यतः समाधिशब्दस्य अनेकार्थाः सन्ति । समाधानं समाधिः इति भावसाधन-

समाधिशन्दस्य अनकायाः सान्त । समाधान समाधः इति भावसाधन-व्युत्पत्त्या अर्गाभूतयोगरूपसमाधेः ग्रहणं क्रियते । एवं समाधोयते अनेनेति समाधिः इति क्रणसाधनव्युत्पत्त्या च योगरूपसमाधेः ग्रहणं भवति । एवं द्विधा समाध्ययंनिवचनं सूत्रकारेणैव प्रस्तुतम् ।

अत्यच्च - 'स एव सवीजः समाधिः" (यो० सू० १-४६) एवमेव तस्यापि 'निरोधे सर्वनिरोधान्तिर्वीजः समाधिः" (यो० सू० १ ५१) इति च सूत्रद्वयेन अङ्गीभूतयोगार्थे एव समाधिशब्द्प्रयोगः कृतः इति सिद्धं भवति । तस्मात् योगः समाधिः इति भाष्यवचनं सर्वसमञ्जसम् । चोक्तं स्कन्दपुराणे—

> यत्समत्वं द्वयोरत्र जीवातमपरमातमतोः । संनष्टसर्वसङ्कल्पः समाधिरभिधीयते ।। परमात्मातमोर्योऽयमविभागः परन्तप । स एव तु परो योगः समासात्कथितस्तव ।।

#### ६) आत्मनः अपरिणामित्वविचारः :-

यदि चित्तवृत्तिनिरोधत्वेन योगशब्दार्थः आद्वियते तर्हि अयं प्रश्नः उदेति यत् आत्मा कूटस्य इति शास्त्रसिद्धस्य अस्य स्वरूपस्य व्याघातः स्यात्। यतो हि "प्रमाणविपर्ययविकल्पनिद्रास्मृतयः" (यो० सू० १-६) इति सूत्रानुसार पञ्च वृत्तयः भवन्ति । अज्ञातार्थनिश्चयारियका वृत्तिः प्रमाणत्वेन कथ्यते । मिथ्याज्ञानवृत्तेः विपर्यय इत्युच्यते । वाह्यार्थरिहता केवलकल्पनामयी आहार्यज्ञानरूपा या प्रतीतिः सा विकल्पपदेनोच्यते। निद्रास्मृती प्रसिद्धे स्तः । एतासां वृत्तीनां निरोधः योगः इति गीयते । निरोधशब्दार्थः नाशः इति । यः वृत्त्याश्रयः वृत्तिनाशेन तस्यापि नाशः इति लोके सुस्पष्टः । वृत्तिः ज्ञानरूपत्वात् ज्ञत्वाश्रयत्वेन आत्मा तिष्ठति । आत्मनि जायमानाः वृत्तयः निरोधात्मकविनाशवत्वं प्राप्नुवन्ति तदा वृत्त्याथयभूते आत्मनि अपि प्रकारात्मकविकारोत्पत्ति-मवश्यं जनयन्ति । यतः "उपयन्नपयन् धर्मो विकरोति हि धर्मिणम्" (न्या० सा० सि० वि०) इति न्यायवाक्यानुसारं भवति धर्मे विकारेऽ-वश्यं धर्मिण अपि विकार: समुत्पद्यते । तस्मात् सर्वतन्त्रसिद्धस्य आत्मनः कूटस्थत्वं, अविकारित्वं, अपरिणामित्वमित्यादि वावयानि भज्येरन् । कूटस्थनिर्वचनं तु - कूटेन मूलस्वरूपेण सदा तिष्ठित इति क्टस्थः इति कृतत्वात् कृटस्थः निविकारः इति सिद्धे सित इदानी-मात्मनि विकारत्वमापद्येत इति ।

अस्योतररूपेण एवमभिधीयते - अयं प्रश्नः तत्र भवति यत्र प्रमाणादिवृत्तयः आत्मधर्मत्वेन स्वीक्तियन्ते । परन्तु वस्तुत प्रमाणा-द्यः न आत्मधर्माः एते तु चित्तधर्माः इति कथ्वन्ते । ज्ञानं तु अन्तःकरणस्य परिणामविशेषात्मकमस्ति । बुद्धिवृत्तौ विषयाकारकत्वेन यस्य समर्पणं तदेव विषयज्ञानिमत्युच्यते । विषयाकारत्वेन उपरक्ता या बुद्धिवृतिः सा एव चिच्छक्तिः, अर्थात् सा आत्मिन प्रतिविम्विता भवति । आत्मिन या प्रतिविम्विता सा एव प्रतिविम्वतसामर्थ्यवृत्तिविशिष्टा चित्तवृत्तिः भवति । धैतदानीमात्मिन बुद्धिशक्तेः एवं चिच्छक्तेः च भेदप्रतीतेरभावात्

बुद्धिवृत्त्यभिन्नात्मनः अनुभवः जायते, एवं लोके व्यवहारः । यथा जलदर्पणादिषु प्रतिविम्बितः पुरुषः तद्वान् भवति तद्वदनापि इति द्रव्टव्यम् । तस्यात् ज्ञानं न आत्मधर्मत्वेन स्वीक्रियते, ज्ञानस्वरूपः आत्मा इति कथनात् ।

पुनश्च शङ्का उदेति यत् नैयायिकमतानुसारमात्मिन गुणाः करण्यन्ते- सुखदुः खेच्छा छ षादि । अवस्थायामस्यां आत्मनः कूटस्थत्व- भङ्गः इति । अस्याः समाधानम्- यदि आत्मा निर्विकारः, अपरिणामी, क्टस्थः इति निश्चीयते ति केनापि प्रकारेण ज्ञानमात्मगुणेन स्वीकतुं न शक्यते । यतः यद् विषयाकारात्मकं ज्ञानं तदाकारसहशं आकार-परिणामात्मक ज्ञानं समुत्पद्यते । एताहशपरिणामित्वेन आत्मा अस्ति इति नैयायिकोऽपि न मनुते, कुतः इति चेत् यदि आत्मा परिणामी इति कथ्यते ति आत्मा अनित्य इति भविष्यति । आत्मा अनित्यः इति आस्तिकः न चिन्त्यते । तस्मात् आत्मा अपरिणामी इति सिद्धम् ।

#### 

परिणामस्त्रिविधः - धर्मपरिणामः, लक्षणपरिणामः, अवस्था-परिणामश्चेति । धर्मे पूर्वधर्मितरोभावेन धर्मान्तरप्रादुर्भावः धर्मपरिणामः । यथा - चितः तत्तद्विपयाकारात्मिकाः अनेकाः वृत्तयः चिद्धर्माः इति कथ्यन्ते । तेषु धर्मेषु नील आलोचनरूपात्मिका या चित्तवृत्तिः तस्याः तिरोभावेन विषयान्तरवृत्तोः प्रादुर्भावः भवति । यथा - सुवर्णे कटक-धर्मतिरोभावेन मुकुटधर्मप्रादुर्भावः इतिवत् । अत्र उत्पत्तिशब्दप्रयोगे तिरोभावाविभावार्धप्रयोगः कृतः । योगाचार्याः सत्कार्यवादिनः इति सिद्धान्तेन कस्यापि वस्तुनः उत्पत्तिनाशौ भवतः इति न स्वीकुर्वन्ति ।

विद्यमानधर्मेषु लक्षणमेकं त्यक्त्वा लक्षणान्तरस्वीकरणेन यः परिणामः सः लक्षणपरिणामः । अत्र लक्षणपदेन भूतभविष्यद्वर्तमानत्रयं गृह्यते । अत्र धर्मसमानत्वेन विद्यमानलक्षणस्यैव आविभीवविरोभावौ भवतः । अनेनैव कारणेन सत्कार्यवाद्सिद्धान्तः उत्पन्नः । लक्षणत्रयाणां

तारतम्य लक्षणयुक्तधर्म एव द्रष्टव्यः, यतः तत्रैव भविष्यति ।

वर्तमानं यल्लक्षणं तस्य अवस्थान्तरं त्यक्तवा अन्यावस्थायां परिणामत्वेन वर्तमानत्वं नाम - अवस्थापरिणामः । सत्त्वादिगुणाना-मतिचञ्चलस्वभावकारणात् प्रतिक्षण तेषां परिणामः चलन् तिष्ठति । अयं परिणाम: अनुमानेन सिध्यति । अयमवस्थापरिणाम: वर्तमानकाले स्फुटतया प्रतिभाति । अमुं हष्टान्तीकृत्य भूतभविष्यत्कालयोः अयं परिणामः अनुमीयते । एते सर्वे विचाराः धर्भी एवं धर्मः तयोः लक्षणा-वस्थास् यः काल्पनिकः भेदः तमाधारीकृत्य कियन्ते । वस्तुतः सर्वे परिणामाः धर्मिणि एव भवन्ति इति विविचय ज्ञातव्यम्।

#### ६) सम्प्रज्ञातसमाधिः :-

"वितर्कविचार।नन्दास्मितारूपान्गमात् सम्प्रज्ञातः" (यो० सू० १-१७) इति सूत्रानुसारं सवितर्का, सावेचारा, सानन्दा, सारिमता इति सम्प्रज्ञातसमाधिः चतुर्धा भिचते । समाधिशब्दार्थः भावना भवति । यस्य वस्तुन: भावना ऋवते तद्वस्तु भाव्यं, भावनीयं अथवा ध्येयं इति कथ्यते । तस्य ध्येयस्य विषयान्तरपरिहारपूर्वकत्वेन वारंवारं चिति निवेशनात्मिकायाः क्रियायाः भावना इति संज्ञा । अथवा विषयान्तरेषु सलग्न चित्तं तद्विषयादपसार्यं ध्येयभूते पदार्थे स्थिरीकरणं नाम भावना इत्यभिधीयते ।

भान्य द्विविधम् - एकः ईश्वर, एकं तत्त्वम्। तत्त्वं द्विविधम्-जडात्मकम्, अजडात्मकम् चेति । अजडात्मकभाव्यत्वेन जीवात्मा स्वीकियते । ईश्वरः तत्त्वपृथवः वेन गणितः । प्रकृत्यादीनि चतुर्विशति-तत्त्वानि एकः पुरुषः इति योगशास्त्रे पञ्चविशतितत्त्वानि, ईश्वरस्तु तत्त्वातीतः इति स्वीकियते । ईश्वरसिहतानि सर्वाणि च तत्त्वानि भाव्यत्वेन कथ्यन्ते । एतेषां तत्त्वानां भावनया परमलक्ष्यभूतसमाधेः सिद्धिः भवति । भावनायाः अस्याः प्रकारभेदेन सम्प्रज्ञातसमाधिरिष चतुर्धा भिद्यते इत्युक्तम्।

एकाग्रचिति बाह्यविषयाणां चित्तवृत्तीनां निरोधः यस्या विशेषावस्थायां भवति सा सम्प्रज्ञातसमाधिः । अस्मिन् सम्प्रज्ञातसमाधौ केवलवाह्यविषयकचित्तवृत्तीनामेव निरोधः, न तु आत्मविषयकसात्विक-चित्तवृत्तीनां निरोधः क्रियते । अतः अयं समाधिः सुषुप्त्यवस्थापेक्षया भिन्नः । सुषुप्त्यवस्थायां तु सकलवृत्तीनां निरोधः भवति । अतः इयमवस्था योगः इति नोच्यते । सम्यक् ज्ञायते प्रकृते: भेदेन ध्येयस्वरूपं यस्मिन् इति व्युत्पत्त्या सम्प्रज्ञातसमाधिः सिध्यति । यस्यामवस्थायां ध्येयभूतस्य आत्मनः ज्ञानं सम्यग्रूपेण प्रकाशते सा सम्प्रज्ञातसमाधिः एवं व्युत्पत्तिकरणेन सम्प्रज्ञातसामाध्यवस्थायां आत्मविषयकसात्विक-वृत्तेः भावत्वं सिध्यति ।

(१) सनितर्कसमाधि:- स्थूलविषयकसाक्षात्कारः वितर्कः इत्युच्यते । विशेषेण तर्कणम्, शब्दार्थज्ञानविकलपरूपं यत्र सः वितर्कः । अनया व्युत्पत्त्या स्थूलविषयभावना एव वितर्कः इति सिध्यति । स्थूलविषये शब्दार्थयोः ज्ञानं अभेदेन भासते । अयं भावः- भावनायां विषयभूतं यद् भाव्यं तत्त्रिवधं भवति- ग्राह्यं, ग्रहणं गृहीता इति । तत्र ग्राह्यं द्विविधम्-स्युलसूक्ष्मभेदेन । स्थूलां ध्येयविषयिणीं भावनां हढीकृत्यैव अनन्तरं सूक्ष्मविषयिको भावना आगच्छति । यथा - परीक्षोपाधिप्राप्त्यर्थं प्रथमतः स्थूलभूतमध्ययनं कृत्वा अनन्तरं सूक्ष्मविषयकात्मकम् मननं क्रियते तद्वत् योगेच्छु: प्रथमत: ध्येयत्वेन वर्तमाने स्थूलविषये भावनां दृढ़ोकृत्य अनन्तरं भनेः भने ध्येयात्मकसूक्ष्मविषयस्य भावनायामभ्यासं करोति । अथ च सूक्ष्मतर, सूक्ष्मतम, एवं परमलक्ष्यपर्यन्तं गन्तुं चेष्टां करोति । दशायामस्यां स्थूलपञ्चभूतानां भावना अथवा पाञ्चभौतिक-चतुर्भुं जादिस्थ्लशरीरभावना, एवं स्थ्लभूतकारणानि यानि सूक्ष्माणि पञ्चतन्मात्राणि तेषां भावना, तेषां पूर्वापरानुसन्धानपूर्वकत्वेन प्रथमतः सामान्यवादविशेषः तदा धर्मधर्मिणोः या भावना सा सवितर्का अथवा वितकीन्गता इति कथ्यते ।

(२) सविचारसमाधि:- एवमेव यदा स्थूलविषयाणां यथार्थानुभवः, तदा तेषु स्थूलाकारहिंद त्यक्तवा अनित्यत्वादिदोषाणां विचारः यदा तदा सिवचारात्मिका इत्युच्यते । स्थूलपदार्थानामनुगतकारणत्वेन यानि अहङ्कारमहत्तत्वप्रकृतिरूपाणि सूक्ष्मतत्त्वानि तेषां भावनया भवति यः साक्षात्कारः, एव तेषु अहङ्कारादिषु वर्तमानाश्रुतपूर्वादिविशेषधर्माणां देशकालानुसारं क्रियमाणभावनया यः साक्षात्कारः सः विचारः भवति । विशेषेण चारः सूक्ष्मवस्तुपर्यन्तः सञ्चारो यत्र अनया व्युत्पत्त्याः कस्यां समाध्यवस्थायां सूक्ष्मवस्तुपर्यन्तं चित्तस्य सञ्चारो भवति सा अवस्था सिवचारसमाधिरित्युच्यते ।

- (३) सानन्दसमाधि:- सिवचारसमाधौ स्थ्लिविषयाणां यथार्थसूक्ष्मदिष्टरुदेति, यतः सूक्ष्मतत्त्वं कारणरूपेण तेषु स्थूलिवषयेषु तिष्ठिति,
  कार्यकारणयोरभेदात्। अनन्तरं सूक्ष्मविषयिकदृष्टाविष अनित्यत्वादिदोषदर्शनकारणेन तान् सूक्ष्मतत्त्वान् त्यक्त्वा चतुर्विशतितत्त्वेषु अनुगतसत्त्वगुणकार्यस्य फलं यत्सुखं तत् रजोगुणतमोगुणलेशेन अभिभूतत्वात्
  चितिशक्तेः तिरोभावः, एव तस्मिन् प्रवतमानया भावनया मनोराज्यसदृशं यत् काल्पनिकं वैषयिकं सुखं तस्य साक्षात्कारः स एव आनन्दः
  इति गीयते। आनन्दसहितत्वेन यः समाधिः सः सानन्दसमाधिः। यद्यपि
  सुखसदृशत्वेन सर्वत्र दुःखमोहौ अनुगतौ भवतः तथापि तयोः दुःखमोहयोः
  स्वभावतः सर्वैः द्विष्यमानत्वेन हेयत्वबुष्ट्या च भावना आवश्यकत्वेन
  नानुष्ठीयते।
- (४) सास्मितसमाधि:— अनन्तरं अनुभूयमानत्वेन स्थिते अस्मिन्नपि सुखे क्षणिकत्वानित्यत्वादिदोषान् संभाव्यमानान् तान् हष्ट्वा तत्रापि वैराग्यं लब्ध्वा जीवेश्वरयोः स्वरूपत्वेन जडिभन्नात्माकारात्मकः यः साक्षात्कारः सा भावना अस्मिता भवित । अस्यां भावनायां रजोगुण-तमोगुणलेशेन अनिभूतः यः शुद्धसत्वगुणः तस्य तिरोभावः एवं चितिशक्तेराविर्भावः भवित । तदा 'अस्मि' इति आकारः तिष्ठिति इति हेतोः अस्याः अवस्थायाः सास्मितावस्था इति नाम । अस्मिन् समाधौ प्रथमतः जीवात्मविषयिका अस्मिता भवित, अनन्तरं सूक्ष्मतम-विषयिका अस्मिता अस्मितावारः विषयः

जीवात्मा अस्ति, द्वितीयाया तु भावनात्मकविणेपाणां हढ्तराभ्यासेन केवलः परमात्मा एव विषयत्वेन तिष्ठति । इयमवस्था चित्तस्य अन्तिमावस्था । अनन्तरमेतत्तत्वातिरिक्तत्वेन ज्ञानव्यत्वेनाविशष्टं किमिप नास्ति । एतद्रूपानुगतसमाधेः नाम सास्मितसमाधिरिति । अस्मिन् समाधौ संस्कारमात्रं शेपत्वेन तिष्ठति । एवं चतुःप्रकारात्मिका सम्प्रज्ञातसमाधिः विवेचनीया ।

#### १०) असम्प्रज्ञातसमाधिः :-

यस्यामवस्यायां सकलवृत्तीनां निरोधः भवति, तस्याः अवस्थायाः असम्प्रज्ञातसमाधिरित्युच्यते । अस्यां दणायां न कापि वृत्तिः अवशेषत्वेन विष्ठिति । सम्प्रज्ञातासम्प्रज्ञातयोः अयं विशेषः यत् सम्प्रज्ञाते तावत् प्रकृति-पुरुषयोः भिन्नताख्यातिलक्षणात्मिका विशुद्धसत्वप्रधाना वृत्तिः विष्ठिति, तस्याः निरोधः न भवति । असम्प्रज्ञाते तु तस्याः वृत्तेरिपि निरोधः जायते । अस्यामवस्थायां यः संस्कारः अतिष्ठत् तस्यापि निरोधः उत्पयते । सुषुप्ति-प्रलययोः योगलक्षणस्य अतिव्याप्तिनिवारणाय सम्प्रज्ञातसमाधौ अव्याप्तिदोषनिवारणाय असम्प्रज्ञातसमाधौ निरोध- विशेषणत्वेन क्लेशादिपरिपन्थो इति पदं दत्तम् । क्लेशाः पञ्च प्रकाराः । भिष्तिं च पतः जिल्लाः - "अविद्याऽस्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः क्लेशाः" (यो० सू० २-३) इति । अविद्या, अस्मिता, राग, द्वेषः, अभिनिवेशः इति ते भवन्ति पञ्च ।

#### ११) अविद्याविचारः :-

विद्यायाः अभावः अविद्या इति व्युत्पत्त्या ''निर्मक्षिकम्' इत्यत्र अव्ययोभावसमासेन मिक्षकानामभावः यथा प्रतीयते तथा पूर्वपदप्रधान-प्रहणेन अविद्या पद्शब्दार्थः विद्याभावः इति सिध्यति । अथवा न विद्या अविद्या इति विग्रहे नभ् तत्पुरुशसमासः प्रयुज्यते तिह् विद्याविरोधित्वेन अन्यः अर्थः उच्यते । यथां – अन्नाह्मणः, अराजपुरुषः इत्यादिषु । एताहशस्थलेषु उत्तरपद।र्थः प्रधानः भवति । उत वा अविद्यमाना विद्या 28

यस्याः यस्यां वा इति शांवदाणव्दस्य बहुवीहिसमासः क्रियते तदा अन्यपदार्थः प्रधानभूनः भवति । अर्थात् यस्यां विद्यायाः अभावः इति विचार्यमाणे बुद्धौ विचार्याः अभावात् अविद्याणव्द्वाच्यार्थः बुद्धिः इति सिह्यति । आगतेषु त्रिषु प्रकारेषु कः प्रकारः अविद्याणव्दस्य श्रेयः इति सिन्द्द्य एतेषु कोऽपि प्रकारः न समीचीनः भवति इति पूर्वपक्षी स्वमतं व्याचव्दे । यथा – अविद्यापदिनर्वचने यः कृतः अव्ययीभावसमासः सः न समीचीनः । यतो हि अविद्या इति शव्दे पूर्वपदार्थः प्रधानत्वात् नत्रा प्रसज्यप्रतिषधार्थः क्रियते । तथाच अविद्याणव्देन विद्यायाः प्राप्ति-पूर्वेकाभावः एव कृतः न तु भावरूपस्यान्यस्य । अस्यापवस्थायां विद्यायाः अभावरूपाविद्या क्लेशादीनामुत्पादने न सामर्थ्यवती भवति । यतः अभावेन न कस्यापि उत्पत्तिर्भवति । अव्ययीभावसमासकरणेन अन्योऽपि दोषः जागति यत् अविद्याणव्दः स्त्रीलिङ्गवाची इत्येव न सम्भवति । "अव्ययीभावश्व" इति पाणिन्यनुसारं "निर्मक्षिकवत्" नपुंसकत्वमापद्येत ।

एवमेव अविद्यायाः तत्पुरुषसमासोऽपि न भवति। कृतः ? तत्पुरुषे सित उत्तरपदार्थः विद्याशब्दः प्रधानः, एवं नज्ञथः अभावः। अस्यो स्थितौ अभावयुक्तिवद्या एव अविद्याशब्दार्थः स्यात्। एवमेव रागद्वेषा- द्यभावेन युक्ता या विद्या सा क्लेशादीनां नाश्चकर्त्री न भवति इत्ययं सर्वतन्त्रसिद्धान्तः जार्गति। अतः अयमिष पक्षः न समीचीनः।

अविद्यावब्दे वहुवीहिसमासकरणेऽ। योऽथंः सिध्यति तेन अविद्या क्लेशादीनां कारणीभूता इत्यर्थाववोधो न जायते । तत्र कारणम् - बुद्धिः अभावभात्रेण क्लेशादीनामुत्पादिका नास्ति । विद्यायाः अभावेन कियत्पर्यन्तं विपरीतबुद्धिः न उदेति तावत्पर्यन्तं कस्यापि क्लेशप्रकारस्य सम्भावना एव न भवति । चोक्तं पतञ्जलिना— "अविद्याक्षेत्रमुत्तरेपां प्रसुप्ततनुविच्छिन्नोदाराणाम्" (यो० सू० २-४) इति । उक्तं च योगभाष्यटीकाकारेण वाचस्पतिमित्रेण — प्रसुप्तस्तवलीनानां तन्ववस्थाश्च योगिनाम् ।

विच्छिन्नोदाररूपाण्च क्लेशाः विषयसङ्गिनाम् ।। . (यो.भा.वा.टी.-४)

इति । तस्मात् तृतीया न्युत्पत्तिरिप न समीचीना इति जाते पूर्वपक्षे सिद्धान्ती प्रतिसन्धत्ते ।

अविद्यापदस्थनज्यदेन पर्युदासार्थः स्वीक्रियते । विद्यायाः सह नज्समासकरणेन विद्याविरोधी इति विपरीतज्ञानार्थवोधो जायते । भणितं च—

नामधात्वर्थयोगे तु नैव नभ् प्रतिषेधकः । वदन्त्यबाह्यणाधमीवन्यमात्रिवरोधिनौ ॥ वृद्धप्रयोगगम्यो हि शब्दार्थः सर्व एव नः । तेन यत्र प्रयुक्तो यो न तस्मादपनीयते ॥

इति । श्लोकः स्पष्टार्थः । तस्मात् नामार्थधात्वर्थभूते योगे नत्रः निषेधार्थप्रतीतिनं भवति, अपितु पर्युदासार्थः इति सिद्धम् । वाचस्पति— भिश्राः अपि— 'अनित्याशुचिदुःखानाऽत्मसु नित्यशुचिः-सुखाऽत्मख्याति-रिवद्या'' (यो० सू० २-५) इति सूत्रभाष्यव्याख्यानावसरे एवमलिखन्—

लोकाधीनावधारणो हि शब्दार्थयोः सम्बन्धः। लोके चोत्तर-पदार्थपिधानस्यापि नजः तत्पुरुषस्य उत्तरपदाभिधेयोपमर्दकस्य तल्लक्षिततद्विरुद्धपरतया तत्र तत्रोपलब्धेरिहापि तद्विरुद्धे वृत्तिरिति ।

इति। एवम्भूतायाः अस्याः अविद्यायाः पाद्चतुष्टयरूपेण स्थास्यन्ति — अस्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः । अस्मितायाः स्वरूपं परिभाषारूपेण पतञ्जलिना लिखितम्— ''हग्दर्शनशक्त्योरेकात्मतेवास्मिता' (यो० सू० २-६) इति । अर्थात् यदा अनात्मभूतायां बुद्धौ आत्मबुद्धिरूपाविद्या भवित तदा सा अस्मिता भवित । येषु सुखसाधनेषु विषयेषु तृष्णा जायते सा एव रागः इत्युच्यते । एवमेव दुःखसाधनेषु या जिहासा उत्पद्यते सा द्वेष इति कथ्यते । एतयोः स्वरूपनिर्वचनं पतञ्जलिना सूत्ररूपेण प्रतिपादितम्— ''सुखानुशायी रागः'' (यो० सू० २-७) ''दुःखानुशायी द्वेषः'' (यो० सू० २-७) ''दुःखानुशायी द्वेषः'' (यो० सू० २-७) इति । पूर्वजन्मिन अनुभूतं मरणजन्यं यद्दुःखं, तदनुभवजन्या या वासना, तस्मात् विना कारणेन स्वभावतः एव उत्पत्स्यमानं यन्मरणभयं तत् अभिनिवेशत्वेन उच्यते । सूत्रेण

चास्य स्वरूपप्रतिपादनं कृतम् – "स्वरसवाही विदुषोऽपि तथारूढोऽभि-निवेशः" (यो० सू० २-६) इति । एते अविद्यादयः पञ्च अनेकप्रकारेण सांसारिकदुःखानां कारणत्वात् मनुष्यस्य क्लेशदायकाः भवन्ति ।

तस्मात् क्लेशादिपरिपन्थिघटितायाः चित्तवृत्तेः निरोधः एव असम्प्रज्ञातसमाधिः इति सुविदितम् ।

## १२) निरोधलक्षणम् :-

अभावार्थसूचकत्वेन निरोधः नाभिधीयते । निरोधस्य फल' भवति - "आत्मसाक्षात्कारः" । वृत्तिनिरोधः नाम न वृत्त्यभावः। यस्मात् अभावः न कस्यापि कारणत्वेन कथ्यते । निरोधस्तु आत्म- साक्षात्कारे कारणीभूतः इति कयनात् निरोधः अभावरूपो न भवति।

वस्तुतः निरोधाथः चित्तस्य अवरथाविशेषाथंकः । यस्य मघुमती,
मधुप्रतीका, विशोका, ज्योतिष्मतो इत्यादिना व्यवहारः कृतः स एव
निरोधार्थः । सिवतकंसमाधौ उत्पाद्यमाना या चित्तवृत्तिः, अस्याः
अवस्थाविशेषायाः मधुमती इति नाम । सिवचारसमाधौ जायमानचित्तावस्थाविशेषरूपाः मधुप्रतीका इति । सानन्दसमाधौ वर्तमानायाः
चित्तावस्थायाः नाम भवति विशोका इति । सास्मितसमाधौ अनुभूयः
मानायाः चित्तावस्थायाः कथनं ज्योतिष्मतो इति । एतासामवस्थानामभिधानमेव निरोधः इति । एताः अवस्थाः भावस्वरूपत्वात् एताभिः
ध्येयस्य साक्षात्कारः भविष्यति इति सङ्गतं वचनम् । यतो हि —
निरूप्यन्ते प्रमाणाद्याः चित्तवृत्तयः यस्मिन् अवस्थाविशेषे इति व्युत्पत्त्याः
नि उपसर्ग रुध् धातुना अधिकरणे घत्र प्रत्ययकरणेन उक्तावस्था एव
निरोधशब्द्धाच्यार्थत्वेन सिध्यति इति निरोधलक्षणम् ।

#### १३) निरोधस्योपायः :-

अभ्यासेन वराग्येन च चित्तवृत्तोः निरोधः भवति । सूत्रमेतत्। "अभ्यासवैराग्याभ्यां तित्ररोधः" (यो० सू० १-१२) इति । वित्तवृत्तेः

प्रवाहः निम्नभूतत्वात् इयं चित्तवृत्तिः विषयाणामनुगमनं करोति । यावत्पर्यन्तं इयं चित्तवृत्तिः विषयेषु गुप्तदोषाणामनुसन्धानं न करोति तावत्पर्यन्तं विषयेषु गन्तुं सामर्थ्यवती भवति । विषयाणां दोषद्र्शनानन्त-रमेव तेषु वैराग्यमुत्पचते । तेन शनैः शनैः क्रियमाणेन वैराग्येण विषयेषु चित्तवृत्तिप्रवाहः स्थिगतः भवति । तदानीमेव विवेकदर्शनात्मकाभ्यासेन सा चित्तवृत्तिः विवेकमार्गानुगामिनी तिष्ठिति । विवेकस्य दृढाभ्यासेन दृयेयाकारवृत्तेः प्रवाहः दृढः वलवान् च भवति इति विषयाणां निरोधे उपायः कथितः ।

## १४) अभ्यासलक्षणम् :-

अभ्यासस्य लक्षणमेवम्—''तत्र स्थितौ यत्नोऽभ्यासः (यो० स्० १-१३) इति । राजसतामसवृत्त्या रहितचित्तवृत्तेः प्रशान्तत्वरूपो यः परिणामविशेषः, तां स्थिति साक्षात्कर्तुं वारं वारं क्रियमाणः उपायः अभ्यासो भवति । यावत् चित्तवृत्तौ राजसतामसवृत्तयः स्थास्यन्ति तावत् चित्तवृत्तोः प्रवाहः वहिमुं खविषयेष्वेव भवति । यमनियमादि-वहिरङ्गसाधनानुष्ठानेन राजसतामसात्मिकाः वृत्तयः विलयं प्राप्नुवन्ति, सात्विकवृत्तोः उद्रेकोऽपि जायते । तदानीं स्वरूपनिष्ठचित्तस्य स्थितिः प्रशान्ता भवति । एतादृशस्य चित्तस्य प्रशान्तिसाधनाय निमित्तत्वेन वर्तमानः यः सः निरन्तरयत्नकरणात्मकः अभ्यासः । सूत्रे तत्र स्थितौ इति या सप्तमीविभक्तिः वस्याः अर्थः नाधिकरणं, किन्तु ''चर्मणि द्वीपिनं हन्ति' इतिवत् निमित्तात् कर्मयोगे इति निमित्तार्थे सप्तमीपद्प्रयोगः कृतः इति वोद्धव्यम् ।

## १५) वैराग्यलक्षणम् :-

अस्य निर्वचनाय पतञ्जलिः सूत्रं लिखति - "हष्टानुश्रविक-विषयवितृष्णस्य वशीकारसंज्ञा वैराग्यम्" (यो० सू० १-१४) इति । संसारेऽस्मिन् भोगार्थत्वेन ये पदार्थाः सन्ति ते हष्टविषयाः इत्युच्यन्ते । गुरुमुखेन श्रुतः वेदः अनुश्रवः, वेदेन प्रतिपादितं यत् पारलौकिकं वणीकारमंजा एव वैराग्यामित्गुन्यते । एते सर्वे विषयाः महणंगताः, अत्मान्पां वशे नास्मि इत्येवंप्रकारः विचारः एव वशीकारात्मकः भवति । एवमभ्यासवैराग्याभ्यां चित्तस्य निरोधः जायते इति विदित्तविचारः ।

एवमस्मिन् योगशास्त्रे महर्षिणा पतञ्जलिना - क्रियायोग-विचारः, अव्टाङ्गयोगविचारः, सिद्धिचतुष्टयं, प्रकृतेः केवत्यमित्यादयः विषयाः प्रतिपादिताः। विस्तरिभया तेऽत्र न प्रस्तूयन्ते। यतः क्रिया-योगाद्यः आसनाचनुष्ठानानां कृते अपेक्षिताः इति कृत्वा, एतावता योगशास्त्रज्ञानसम्पादनं भविष्यति इति विचिन्त्य उत्तरग्रन्थः न प्रस्तुतः।

## १६) पुरुषस्य कैवल्यम् :-

ार कनल्यासात । प्रकृतेः कार्यभूतमहत्तत्वादीनां विलयेन, एवं पुरुषेण सह प्रकृतेः आत्यन्तिकवियोगेन एव प्रकृतेः एकाकित्वं सिद्धम्। पुरुषस्य कैवल्यमेतद् भवति यत् आत्मा स्वात्मिनि वर्तमानानि समस्तोपाधिकस्वरूपाणि त्यक्तवा स्वमूलस्वरूपे स्थायित्वेन वर्तमानत्विमिति । आत्मनः कैवल्यानन्तरमात्मा वुद्धितत्त्वेन सहन कदापि सम्बन्ध प्राप्नोति । भगवता पतञ्जलिना द्वि:प्रकारात्मक मुक्तिस्वरूपं प्रतिपादितं - "पुरुषार्थशून्यानां गुणानां प्रतिप्रसवः कैवल्यम् स्वरूपप्रतिष्ठा वा चितिशक्तिः' (यो० सू० ४-३४) इति । अयं भाव:-महत्तत्त्वादि सूक्ष्मभूतिलङ्गाशीराणां यद्ये सन्ति ये गुणाः ते पुरुषस्य उपभोगत्वेन किल्पताः । एते गुणाः यदा कृतकार्यपराः भविष्यन्ति तदा पुरुषार्थशून्याः इत्युच्यन्ते । तदानीमेते गुणाः स्वकारणे लयं प्राप्नुवन्तीत्यतः प्रतिप्रसवसंज्ञावत्त्वं लभन्ते । बुद्धितत्त्वेन सह आत्मनः सम्बन्धस्य अवर्तमानत्वात् आत्मा असङ्गनिर्लेपादिस्वरूपेण अवस्थितः सन् तिष्ठति । इयमवस्था एव मोक्षावस्था इति गीयते । एताहशाम् मोक्षाबस्थां प्राप्य न कोऽपि जीव: पूनर्जन्म स्वीकरति । यत: कारणा-भावात् कार्याभावः इति न्यायात् कारणभूतायाः प्रकृतेः लयेन कार्यभूतस्य महत्तत्वादीनामपि लयः सिद्धः एव ।

योगशास्त्रे चत्वार व्यूहा सन्ति । एशा निकित्साणास्त्रे — रोगः रोगहेतुः, आरोग्यम्, औषधम् इति भवन्ति तथा अत्र संसारः, संसारहेतुः, मोक्षः, मोक्षोपायः इति भविष्यन्ति । दुःखमयः संसारः हेयः । प्रधानपुरुषसंयोगः एव दुःखमयसंसारस्य हेतुः । प्रधानपुरुषसंयोगस्य आत्यन्तिकनिवृत्तिरेव मोक्षः । अस्योपायः सम्यग्दर्शनम् । प्रकृति— पुरुषयोः स्वाभाविकभेदस्य साक्षात्कारः एव सम्यग्दर्शनस्व कथ्यते । एवं भवति आसनादीनामनुष्ठानयोग्यं संक्षित्तं योगदर्शनम् इति ।

R.R.

## ५-१) मीमांसाशास्त्रम् :-

मीमांसाशास्त्रस्य प्रवर्तकः महिषः जैमिनिः । अस्मिन् शास्त्रे धर्मानुष्ठानेनेव अभिमतफलमिटिभीत्रिष्यत्रीति मतम् । तदनुष्ठानं तु श्रुतिस्मृतिपुराणाद्यनेकधर्मग्रन्थेषु प्रसिद्धमस्ति । धर्मस्य लक्षणं किम् ? धर्मे प्रमाणं किम् ? इत्यादिशङ्कानां समाधानं पूर्वभीमांसाशास्त्रादेव सिद्धं भवति । एतद् शास्त्रं द्वादशाध्यायेषु विभक्तं भवति भगवता जैमिनिना । प्रत्येकस्मिन् अध्याये तृभ्योऽधिकाः पादाः विलसन्ति ।

## २) मीमांसाशास्त्रपरिचयः :-

द्वादशाध्यायेषु प्रथमाध्यायस्य प्रथमे पादे प्रमाणविचारः कृतः ।
द्वितीये मन्त्राणामर्थवादिवचारः प्रस्तुतः । तृतीये मन्वादिस्मृतीनामेवमाचारभूतिवषयाणां प्रामाण्यविचेचन कृतम् । चतुर्थे उद्भिद् -िचत्रादिनामधेयानां प्रामाण्यविचारः सम्पादितः । द्वितीयाध्यायस्य प्रथमे पादे
कर्मभेदचिन्तानामुपयुक्तः उपोद्घातः, द्वितीये धातुभेदाः एवं पुनरुक्त्यादिक्मभेदानां वर्णनम्, तृतीये कर्मभेदप्रामाण्याऽपवादानां प्रस्तुतीकरणम्,
चतुर्थे नित्यकाम्यकर्मणां प्रयोगे भेदिनिरूपणमिति द्वितीयाध्याये विचारिः
ताः । तृतीयाध्याये अष्टी पादाः सन्ति । प्रथमपादे अङ्गत्ववोधकेषु
षट् प्रमाणेषु श्रुतेः विचारः कृतः । द्वितीये लिङ्गविचारः, तृतीये
वावयप्रकरणस्थानसमाख्यानां विचारः, चतुर्थे निवीतोपवीतत्वादिषु
अर्थवादत्वविधित्वादीनां निर्णयहेतुभूतानां श्रुत्यादीनां विरोधपरिहारात्मव

विचारः, पञ्चमे प्रतिपत्तिकर्मविचारः, प्रतिपत्त्यर्थः भवति — उपयुक्तद्रव्यस्य विनियोगः इति । षष्ठे - अनारभ्याधीतविचारः, सप्तमे-वहप्रधानोपकारकप्रयाजादिकर्मणां विचारः, अष्टमे पादे यजमानेन क्रियमाणस्य कर्मणः विचारः इति एते अष्टौ विचाराः तृतीयाध्याये विचारिताः दृश्यन्ते । चतुर्थाध्यायस्य प्रथमे पादे - प्रधानभूतस्य दध्यानयनस्य आमिक्षाप्रयोजनिमत्यादि प्रधानस्य प्रयोक्तृत्वादिविचारः द्वितीये- अप्रधानभूतानि यानि, यथा-वत्सापाकरणम्, अनेन शाखाच्छेदे उपयोगः इत्यादि तेषां कर्मणां प्रयोक्तृत्वेन प्रदर्शनात्मकौ विचारः, तृतीये-'जुहू पर्णमयी' इत्यादि अपापरलोकश्रवणादीनां कर्मणां भावाभाव-विचारः, चतुर्थे राजसूययागगतत्वेन अक्षच्तादिगौणाङ्गानां विचारः प्रस्तृत: । पञ्चमाध्यायस्य प्रथमे पादे - श्रुतेः ऋमः, श्रुत्यादिषु कर्मविचारस्यावश्यकत्वमपि संक्षेपेण प्रतिपादितम् । द्वितीते - ऋम-विशेष . णां एवं अनेकेषु पशुषु एकैकधर्मसमापनिमत्यादिविचाराः प्रस्तृताः। तृतीये - वृध्यवृद्धिविचारः साधितः। चतुर्थे - शृत्यादि-पट्प्रमाणानां पूर्वपूर्वप्रावल्यात्मको विचारः सम्पादितः । षष्ठाध्यायस्य कृते अष्टौ पादाः विलसन्ति । तत्र प्रथमे पादे - कर्मणः अधिकार-विषयिकी चर्चा प्रस्तुता। अर्थात् अन्धत्वादि इन्द्रियरहितानां पुरुषाणां यागादिषु नाधिकारः, किन्तु चक्षुष्मान् इत्यादि इन्द्रिययुक्तानां जनाना-मेद कर्मष्वधिकारः इति विस्तृतः विचारः कृतः । द्वितीये - अधिकारिणः कृते धर्मविचारः, तृतीये - मुख्यस्य प्रतिनिधिभूतस्यान्यस्य ग्रहणं कदा कुत्र स्वीकर्तव्यमित्याद्यः विषयाः, चतुर्थे - कर्मणः अनुष्ठानविषये कस्य लोप. भवित्ं शक्यते ? इति विचारः, पञ्चमे षष्ठे च - कालादि -वैगुण्ये सति प्रायश्चत्तविचारः, सप्तमे - अदेयविषयस्य प्रस्तावः, अष्टमे-लौ।ककारनौ कदा इन्धनस्य सम्पादनं कर्ताव्यम् इत्येते विषयाः उपन्यस्ताः । सन्तमाध्यायस्य प्रथमे - समानमित्यादि प्रत्यक्षवचनात् अतिदेशविचारः, द्वितीये - अतिदेशशेषवानयानां विवेचनम्, तृतीये -अग्निहोत्रनाम्ना अतिदेशस्य निर्णयः, चतुर्थे- लिङ्गादीनामतिदेशविचारः इति सप्तमाध्यायः प्रस्तृतः । अष्टमाध्यायस्य प्रथमे पादे - प्रत्यक्ष-

वचनानामभावेऽपि स्पष्टलि क्षः अतिदेशविचारः, तथा द्वितीये - अस्पष्ट-लिङ्गोः अतिदेशस्य विचारः, तृतीये - प्रवललिङ्गौ ध्यः अतिदेशस्य विचारः एवं चतुर्थे अतिदेशवाक्यानामपवादस्य वर्णनं प्रस्तुतम् । नवसस्य प्रथमे-ऊहस्य विचारः, सन्त्रस्थितानां देवतालिङ्गसंख्यादिवाचकशब्दानां मध्ये तत्तद्देवतालिङ्गादिपरिवर्तनसम्पादनात्मकः ऊहः उच्यते । द्वितीये-सामयन्त्रस्य ऊहविचारः, तृतीये - मन्त्रादीनामूहविचारः, चतुर्थे -मन्त्राणामृहप्रसङ्खकाले आगतानामन्येषां विषयाणां विचारः प्रस्तुतः । द्शमाध्यायस्य प्रथमे पादे - वाधस्य हेतुभूताः ये लोपाः तेषां विधानं विहितम् । द्वारलोपस्तु अयं भवति यत् यत्र वेदिनिष्पादनार्थं द्वारत्वेन विहितम्त्खननिमत्यादि कर्मणः अभावः तत्र उत्खननात्मकं कर्म वाधितं भवति, एवमेव यत्र धान्यवित्षीकरणात्मकं कर्म न सम्पाद्यते तत्र अवधात:, एवमन्यत्रापि द्रष्टव्य:। द्वितीये पादे - तस्यैव द्वारलोपस्य विचारः अनेकैः उदाहरणैः विस्तारेण कृतः । तृतीये तु - वाधस्य कार्यकारणत्वं प्रदर्शितम्। यथा - प्रकृतिभूतयागे ऋत्विजः परिग्रहत्वेन गवाऽश्वादीनां दक्षिणा कार्यत्वेन विहिता, विकृतिभूतयागे त् यागस्य दक्षिणारूपेण केवलं धेर्नुविहिता । अस्मिन् यागे प्रकृतिवत प्राप्तायाः अश्वादिदक्षिणायाः कार्यरूपायाः तस्याः वाधः विहितः इत्यादि । चतुर्थे -यत्र वाधः कारणत्वेन न तिष्ठति तत्र समुच्चयानुष्ठानस्य विचारः, पञ्चमे - वाधस्य प्रसङ्गे ग्रहादीनां विचारः, षष्ठे - वाधप्रसङ्गे सामविषयाणां विचारः, सप्तमे - वाधपसङ्गे इतरसामान्यविषयाणां विचारः, एवमष्टमे - वाधस्य उपयुक्तानां नज्ञथीनां विचारः इत्यष्टौ विचाराः अत्र सम्यक् प्रतिपादिताः । एएकाद्शाध्याये तन्त्रात्मको विचारः प्रस्तुतः । एककालानुष्ठानेन यस्य सिद्धिः तत्तनत्रमित्युच्यते, अथवा अनेकैः उद्देश्यैः सम्पत्स्यमानस्य एकस्य कर्मणः एकवारानुष्ठाना-रमक तन्त्रमित्यूच्यते । अध्यायस्यास्य प्रथमे पादे - तन्त्रस्योपोद्घातः, द्वितीये- तन्त्र-आवापयोः विचारः, तृतीये- तन्त्रस्य लक्षणात्मको विचारः' चतुर्थे - विस्तृतः आवापविचारः इत्यध्यायः सम्पाद्तः १/द्वादशाध्याये प्रसङ्क-तन्त्री-निर्णय-समुच्चय-विकल्पानां विचारः प्रस्तुतः । प्रथमे पादे-

प्रभावस्य विनारः, द्वितीये - तिन्तिनिर्णययोः विचारः । साधारणधर्माः तन्त्रत्वेन कथ्यन्ते, यस्मिन् एते धर्माः सः तन्त्री भवति । तृतीये - समुच्चयविचारः, चतुर्थे - विकल्पस्य विचारः इति प्रस्तुतोऽयमध्यायः । द्वादशलक्षणात्मके अस्मिन् शास्त्रे तृतीय-षष्ठ-दशमाध्यायेषु (३-६-१०) अष्टौ पादाः सन्ति इत्ययं विशेषः दरीदृश्यते । एवं धर्मानुष्ठानविषये प्रमाणभूतस्य द्वाद्शलक्षणी इत्याख्यस्य मीमांसाशास्त्रस्य सामान्यः परिचयः । वेदोक्तधर्मानुष्ठानिज्ञासवः मीमांसारमकविषयविशेषान् अस्मात् ग्रन्थाद् धारयन्ति इति मे मितः ।

## ३) मीमांसाशास्त्रस्य प्रयोजनवत्त्वस् -

''चोद्नालक्षाणोऽथों धर्मः'' (मी० सू० १-१-२) इत्यस्मात् सूत्रात् ''अन्वाहार्ये च दर्शनात्" (मी० सू० १२-४-४७) इत्यन्तं महिषणा जैमिनिना प्रणीतं मीमांसाशास्त्रं भवति । एतच्छास्त्रं आरम्भणीयमथवा अनारम्भणीयमित्यस्याः शङ्कायाः उत्थापकत्वेन एतद्वाक्यं भवति यत् ''स्वाध्यायोऽध्येतव्यः'' इति ।

ननु अत्र विहितः अध्ययनिविधः हण्टार्थः उत अहण्टार्थः? यदि अध्ययनिविधः अहण्टार्थत्वेन मन्यते तिह विचारणास्त्रस्यास्य आरम्भणे आवश्यकत्वं नास्ति, यतो हि वेदाध्ययने गुरुमुखान्च्चारणात्मकं कर्म अध्ययनिमत्युच्यते । वेदमन्त्रोच्चारणेन न कोऽपि हण्टार्थस्य सिद्धिः भविष्यति, एवं विधिणास्त्रं निर्थकमित्यपि आपतेत् । तस्मात् विधिणास्त्रस्य स्वर्गोदिसाधनवत्त्वं यद्दृष्टं तत् फलत्वेन उच्यते । एतदृहृष्टः अनुमानादिप्रमाणेन कल्त्यते । एवं स्वर्गरूपाहृष्टफलं, केवलपाठमात्रणेव सिद्धं चेत् मीमांसाणास्त्रारमभणे नास्ति कश्चिदुप—योगः । यदि भवति अध्ययनिविधेः हृष्टफलं, तदानीमर्थज्ञानसम्पादनाय विचारणास्त्रस्यास्य अवसरो अस्ति । यतः विचारं विना अर्थज्ञानं न सिद्ध्यति । विधेः अनुकूलत्वेन विचारणास्त्रस्यास्य आवश्यकत्वात् णास्त्रमेतत् आरम्भणीयः भवति । यदि अध्ययनिविधेः अर्थाववोधात्मकं हृष्टफलं न मुद्यं, स्वर्गादिरूपफलमेन तस्य मृष्यिनत्युच्यते तिह पाठरूपान

ध्ययनविधिना एव स्वर्गपन सिध्यति । अनेनापि हेतुना विचारशास्त्र-स्याऽनपेक्षितत्वात् एतन्मीमांसाशास्त्रं न आरम्भणीयमिति आगते पूर्वपक्षे सिद्धान्ती समाधते ।

"स्वाध्यायोऽध्येतव्यः" इत्यत्र वर्तमानेन तव्यप्रत्ययेन अभिधा-भावनायाः वोधो जायते । तव्यप्रत्ययेन विहितं विधानं विध्यर्थो भवित । विध्यर्थं एव भावना इति गोयते । भावना द्विविधा -अभिधाभावना आर्थीभावना चेति कथ्यते । अभिधीयते अर्थः अनेन इति व्युत्पत्त्या शब्दस्यैव अभिधा इति व्यवहारः । अभिधाभावना एव शाब्दीभावना अथवा प्रेरणा इत्युच्यते । उद्देश्यत्वेन यत्र पुरुपप्रवृत्तिः सा आर्थीभावना इति भण्यते । शाब्दीभावना इयं तव्यप्रत्ययस्य वाच्यभूता भवित, यतः "स्वाध्यायोऽध्येतव्यः"इति वाक्यश्रवणेन अध्ययने सम प्रवृत्तिः वोध्यते इति स्वयमेव प्रतीतिरुत्पद्यते । यस्य वाक्यस्य श्रवणं कथं विहितं, तदनु तद्वाक्यस्यार्थः नियमेन प्रतीयते इति हेतोः अध्येतव्यः इति शब्दश्रवणेन तव्यस्य वाच्यभूता प्रवृत्तिः भवित इति सिद्धम् ।

अनया शाव्दोभावनया एव अध्ययने स्वर्गादिफलप्रयुक्तेषु यागादिषु पुरुषस्य प्रवृत्तिरुत्यते । अस्याः प्रवृत्तेः नाम आर्थीभावना इति । यतः इयं पुरुषस्य अर्थरूपे प्रयोजने योजयति । इयमार्थीभावना तव्यप्रत्ययस्य वाचकरूपा भवति । उद्देश्यत्वेन यत्र पुरुषप्रवृत्तिः इति वाक्ये वर्तमानोद्देश्यपदेन सुखदुःखादयः नोच्यन्ते, किन्तु साध्य यत् तदुच्यते । यत्र क्रियायाः फलमस्ति तदिति विवेकः । वेदः अनादिः नित्यः सिद्धश्च । अतः अयं वेदः साध्यः न भवति, अर्थात् उद्देश्यत्वेन नोच्यते । तथाच शाब्दी-आर्थीभावनयोरुभयोरपि वाच्यवाचकत्वेन तव्यप्रत्ययः एकः एव । शाब्दीभावनायाः आश्रयः तव्यप्रत्ययः पुरुषाश्रयः, आर्थीभावना इति विवेकः ।

यस्मिन् क्रियाफलं तिष्ठित तत् उद्देश्यत्वेन भण्यते । एतदुद्देश्यं चतुर्धा भिद्यते - उत्पत्तः, प्राप्तः, विकारः, संस्कारक्ष्चेति । तत्र उत्पत्तः - कूलालस्य क्रियानुसारं घटस्योत्पत्तिर्जायते । गमनिक्रियया

देशान्तरस्य प्राप्तः । पाकित्रयया तण्डुले अन्नात्मको विकारः । लाक्षारससेचनेन कर्णासनीजे गुणाधानद्वारा एकः संस्कारः उदेति। उद्देश्यत्वेन विहिताः इमे चत्वारः वेदे न सिध्यन्ति । यतः वेदस्य नित्यत्वाभ्युपगमात् अध्ययनप्रवृत्त्या तस्योत्पत्तिर्न भवति । स वेदः विभु: इति हेतोः तस्य प्राप्तिनास्ति । वेदे कृताध्ययनेन तस्मिन् न कोऽपि विकारः जायते । अध्ययनेन वेद्स्य संस्कारः नोत्पद्यते । तस्यात् एतत् सिद्धं यत् वेदाध्ययनयोः उक्तेषु चतुर्षु कोऽपि आर्थीभावनायाः उद्देश्यत्वेन भवितुं न शक्यते इति । उद्देश्यं विना भावनायाः व्यर्थत्व-मापद्येत, तदर्थमुद्देश्यत्वेन अर्थाववोधः अवश्यं स्वीकर्तब्यो भवति । यद्येवं नाङ्गी ऋयते अध्ययनविधेः व्यर्थता स्यात् । अतः अध्ययनविधिसामर्थ्येन तस्य फलं अर्थज्ञानं भविष्यति । अध्ययनद्वारा अर्थज्ञानसम्पादनं कर्तव्यं इत्येव स्वाध्यायोऽध्येतव्यः इत्यत्र वर्तमानस्य अध्ययनविधेः तात्पर्यम् । अर्थज्ञानं तु केवलाध्ययनेन न सिध्यति । अर्थज्ञानसम्पादनाय शास्त्रस्य अपेक्षा अस्ति, एकस्मिन्नेव कर्मणि कर्तु मकर्तु मन्यथा वा कर्तु पुरुषस्य सामर्थ्यवत्त्वात्, एतत्कर्म एवमेव सम्पादनीयमिति कर्मानुष्ठाने एकस्य नियमस्य अपेक्षा अस्ति । ताहशीमपेक्षात्मिकामाकांक्षां एतन्मी-मांसाशास्त्रं पूरयति । अर्थनिर्धारणे शास्त्रस्यास्य महान् उपयोगः अस्ति । तस्मात् अवश्यमेव एतन्मीमांसाशास्त्रमारम्भणीयमिति ।

यद्यव्यवनिविधेः विश्वजिन्न्यायानुग्रहेण स्वर्गफलं भवितुं शक्यते, तथापि तस्यार्थः स्वर्गफलं न भवित । यत्तः स्वर्गफलमहष्टात्मकं भवित । सम्मवित हष्टफलकत्वे अहष्टफलकल्पनाया अन्याय्यत्वम् इति वाक्यानुसारं साते हष्टफले कुतः अहष्टफल कल्पनीयम् ? सूक्ष्मद्ष्टचा एतदत्र आलोचनीयम् – स्वाध्यायोऽध्येतव्य इत्यत्र अपूर्व-नियमविध्योः अपूर्वविधिः न भवतीति कृत्वा नियमविधिः स्वीक्तियते । अयं नियमविधिः गुरुमुखात् अध्ययनं वोधयन् लिखितपाठेन अध्ययनं निवास्यन् च हष्टफलत्वेन तिष्ठिति । अस्मात् नियमवलादेव अध्ययनं नियमविधेः हष्टफल न भवित इति कारणेन अगत्या अवान्तरापूर्वरूप-महष्टफलमस्य अध्ययनस्य कल्प्यते । तथा च वेदस्य सामान्याध्ययनेन

धोतियत्वसम्पादनात्मकं हप्टं फलं, तस्येव वेदस्य अर्थसम्पादनात्मकः सीमांसाशास्त्रस्य विषयाध्ययनेन अहष्टात्मकं विशेषं फलं लभ्यते इत्यतः "स्वाध्यायोऽध्येतव्यः इति वाक्यं हष्टाहष्टफलजनकत्वेन तिष्ठति इति दिक्।

## ४) कुमारिलमतानुसारमधिकरणविवेचनम् -

पूर्वभीमांसायां "अथातो धर्मजिज्ञासा" (जे० सू० १-१-१) इति सूत्रेण प्रथमाधिकरणमारभ्यते। अवान्तरप्रकरणस्य नाम अधिकरणमिति अधिकरणं पञ्चावयवात्मकं भवति । यथा—

विषयो विषयश्चेव पूर्वपक्षस्तथोत्तरः । सङ्गतिश्चेति पञ्चाङ्गं प्राञ्चोऽधिकरणं विदुः ॥

इति । विशयः नाम संशयः । यमुह्रिय विचारः क्रियते सः विषयः । विषये यज्ज्ञानं प्रकारद्वयेन न स्पट्टीक्रियते सः भवति संशयः । प्रकारद्वये एकः भावरूपः, अन्यः अभावरूपः । कोटिद्वयेषु वादी यस्मिन् पक्षे स्वमतमुपस्थापयित सः पूर्वपक्षः । प्रतिवादिनः पूवपक्षखण्डनात्मकः सिद्धान्तः नाम उत्तरपक्षः । सङ्गतिः त्रिविधात्मिका भवति - अधिकरणसङ्गतिः, पादसङ्गतिः, अध्यायसङ्गतिश्चेति । सङ्गतेः स्वरूपमेवं भवति – अयं विचारोऽस्मिन्नधिकरणं, अस्मिन् पादे, अस्मिन्नध्याये कर्तव्यत्वेन यद्विहितं तत्समुचितम् इति एवंप्रकारात्मकः विचार एव सङ्गितिरित्युच्यते ।

भाट्टास्तु- सङ्गितिमधिकरणाङ्गत्वेन मन्यन्ते । ते तु सङ्गितिस्थाने उत्तरिमिति अङ्गत्वेन स्वीकरिष्यन्ति । निर्णयोत्तरयोः अयं भेदः यत् उत्तरं वादिमतस्य खण्डनमात्रं भवति, न तु सिद्धान्तः । यथा — जात्युत्तरः तद्धत् । निर्णयः एव सिद्धान्तो भवतीति । एतेषां सतानुसारमयं श्लोकः—

विषयो विशयरचैव पूर्वपक्षस्तथोत्तरः । निर्णयण्चेति पञ्चाङ्गं शास्त्रेऽधिकरणं स्मृतम् ॥ इति । एतेषां न्यायानुसारं – विषयः, संशयः, पूर्वपतः, उत्तरपक्षः, निर्णयः इति अधिकरणस्य पञ्चावयवाः ।

एवं पञ्चावयवात्मकस्य अधिकरणस्य स्वाध्यायोऽध्येतन्यः इत्यादि श्रुंतिपितं वेदाध्ययनं विचाराङ्गत्वेन विषयः भवति इति आचार्यस्य कुमारिलस्याभिप्रायः । एतन्मतस्यैव भट्टमतमथवा आचार्यमतिमिति लींके न्यवहारः।

## पू) गुरुमतपदौचित्यविचारः -

ं एवमेव "गुरुमतम्" इत्युक्ते प्रभाकरस्य । अत्र कारणमेतद् भवति-एकवारं प्रभाकरः गुरुणां सकाशे अधीयन्नास्त । समये च तस्मिन् एकस्यां फविककायां वर्तमानायां "तत्र तु नोक्तम, अत्रापि नोक्तमतः पीनहक्तम्,' इत्यरिमन् विषये गुरो: संशयः समजनि । तत्र तु इत्यस्य तात्पर्यमेतदस्ति - तस्मिन्नपि प्रकर्णे वाक्यमेतद नोक्तम, प्रकर्णे अस्मिन्नपि वाश्यमेतद् नोक्तम्, तस्मात् पुनः उक्तं भवति इति सति पौनरुक्तम् कथमिति प्रभाकरेण पृष्टे विषयेऽस्मिन् गुरुभिरपि विचारः कृतः। यदि एतद् न कुत्रापि भणितं पूर्वापरत्वेन तर्हि तस्य पुनक्तत्वं कथमागमिष्यति ? पुनक्तत्दोषस्तु अत्र जायते यत्र पूर्वमेकवारं प्रतिपाद्य तदैवान्यत्र प्रतिपाद्यत्वेन स्वीत्रियते इति तु हष्टः । सत्येवमत्र का गतिः ? इति मनः कोटिद्वयमध्यवति अभूत्। ते गुरवः स्थानान्तरं गत्वा चिन्तितुमारभन्त । एताछु त्वा झिटिति शिष्यः प्रभाकरः तस्मिन् वाक्ये एवं पद्परिच्छेदं कृतवान् । यथा - तत्र तुना - तुशब्देन उक्तम्, अत्र अपिना - अपिशब्देन उक्तम्, अतः पौनरुक्तमिति । एवं विकल्पितं वाक्यं दृष्ट्वा गुरोः सन्देह: निवारित:। तदा ते शिश्यानपृच्छन् - केन एवं पद्व्यत्यासः कृतः ? इति । तद् प्रभाकरस्य नाम श्रुत्वा गुरुः परमसन्तोषमवाप्य - "त्वमेव गुरु:" इति तं व्यपदिदेश । तदानीमारभ्य सः प्रभाकरः गुरुरिति प्रथां प्राप । तस्य मतं भवति गुरुमतमिति । एवं मोमांसाशास्त्रे मतद्वयम् - एकमाचार्यमतम्, अन्यत् गुरुमतिमिति । इदानीं प्रभाकरमतानुसारमधिकरणं विवेचयामः।

## ६) प्रभाकरमतानुसारमधिकरणिववेचनम् -

''अब्टवर्षं ब्राह्मणमुपनयीत तमध्यापयीत'' इति श्रुत्यनुसारं विधेय-विषयत्वेन अध्यापनं प्रतीयते इति प्रभाकरमतम् । अन्येषां मते तु श्रुतिः अध्यापनस्यैव विधानं भवति इत्यन्यदेतत् । विधेः एव नियोगः इति संज्ञा। यस्मिन् प्रति नियोगः अर्थात् विधानं करिष्यते सः नियोज्यः इत्युच्यते । अतः नियोगः नियोज्यस्यापेक्षां करोति । तर्हि निजोज्य-पदार्थ: कः ? आचार्यत्वप्राप्यये यः भवति सः एव नियोज्यशब्दार्थः। षत्र कारणं तु उपनयीत इत्यत्र उपपूर्वक-नीधातोः विधिपूर्वकं स्वसमीपे शिष्यस्य नयनमेव अर्थत्वेन उच्यते । यतः उपनयीत इत्यात्मनेपद्प्रयोगेण धाचार्यस्य कर्मप्रतीतिरेव वोध्यते । आचार्यकर्मकरणे यः इच्छावान् सः नियोज्यः भवित् णक्यते । उपनयने यः नियोज्यत्वेन नियुक्तो भवति सः एव अध्ययनेऽपि नियोज्यत्वेन तिष्ठति । अर्थात् उपनयन-पूर्वकाध्ययनकरणे एव अध्यापके एकप्रकारस्य संस्कास्योत्पत्तः भवति। स एव संस्कारः आचार्यशब्दस्य प्रवृत्तिनिमितो भवति । अनेन निमित्तेन सः आचार्यः इति कथने योग्यः इति । "अष्टवर्षं ब्राह्मणमुपनयीत तमध्यापयीत" इति श्रुत्यर्थं प्रतिपादयन् नियोगः कः ? नियोज्यः कः ? इत्यादि विषयसम्पादनेन आचार्यः प्रभाकरः अधिकरणमारचयति ।

## ७) श्रुत्यादीनां प्रामाण्यविचारः -

श्रुत्यादयः षट् वेदोक्तार्थनिर्णये प्रमाणानि भविष्यन्ति । तत्र सूत्रम् - ''श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यानां समवाये पारदौर्वत्य-मर्थविप्रकर्षात्'' (जै० सू० ३-३-१४) इति । मन्त्रदेवताहविरादि-द्रव्याणां विनियोगः कुत्र कर्तव्यः ? इतीमामाकांक्षां निर्धारयन् श्रुत्यादिषट्प्रमाणानि प्रवर्तन्ते । इमानि षट् एकस्मिन् काले अथवा सर्वदा एकत्र प्रावर्तिष्यन्त तर्हि अनवस्था स्यात् । अतः पारदौर्वत्य-मर्थविप्रकर्षात् इत्युक्तम् । यत्र प्रमाणद्वयस्य सन्निपातः तत्र पूर्वपेक्षया अपर प्रमाण दुर्वलमित्युच्यते । एतत् क्रमानुसारं सवेषां प्रमाणानां

निर्णायकत्वेन मुख्यत्वेन च श्रुतिरेव अन्तिमत्वेन तिष्टति । अस्याः अपेक्षया अन्ये लिङ्गाद्यः सर्वे दुर्दलाः भविष्यन्ति ।

श्रुतिः द्विःप्रकारात्मिका अस्ति – एका साक्षात् पठिता, अन्या अनुमिता । प्रथमस्योदाहरणम् — ऐन्द्रया गाईपत्यमुपित्ठिते इति । अत्रा देवतासम्बन्धी या ऋक् तस्याः गाईपत्याग्नि — उपस्थाने विनियोगः इति इयं श्रुतिः साक्षाद् वद्ति । द्वितीयस्योदाहरणम् – श्योनं त इति पुरोडाशस्य सदनं करोति इति । वाक्यमेतद् श्रुतिसमूहेषु न कुत्रापि मिलति । "श्योनं ते सदनं कृणोति" (ते० ब्रा० ३-६) इति ब्राह्मण— वाक्यानुसारं मन्त्रार्थं दृष्ट्वा अनेन लिङ्गात्मकज्ञापकवलेन मन्त्रार्था नुसारं मन्त्रविनियोगं कुर्वन्त्याः श्रुतेरस्याः अनुमानं क्रियते ।

अर्थप्रकाशनसामर्थ्यात्मकं यत् तिल्लगिसत्युच्यते । लिंगमेतत् श्रुत्यनुसारं भवति । लिंगमित द्विविधम् - साक्षाद् दृश्यमानम्, अनुमितं चेति । साक्षाद् दृश्यमानं लिंगं नाम - श्योनं त इति पुरोडाशस्य सदनं करोति इति भवति । अनुमितिलगस्योदाहरणम् - ''देवस्य त्वा सिवतुः प्रस्वेऽश्विनोर्वाहुश्यां पूष्णो हस्ताश्यां जुष्टं निर्वपामि'' (ते० सं० १-१४) इति वाक्यम् । आकांक्षायोग्यताद्विशेन परम्परान्वितार्थ-पदानां यः समूहः तत् वाक्यमित्युच्यते । देवस्य त्वा इति वाक्ये अग्नये जुष्टं इति भागस्यास्य निर्वापरूपात्मकार्थप्रकाशनसामर्थ्यं प्रत्यक्षात्वेन द्व्यम् । तेन एकवाक्येन अविश्वष्टभागस्य अनेन वाक्यप्रमाणवलेन अर्थप्रकाशनसामर्थ्यमनुमीयते । तेन समुदितिलगेन देवस्य त्वेति निर्वपति इति श्रुतेः अनुमानं क्रियते इति श्रुतेरपेक्षया लिंगं दुर्वलम् ।

लिगस्यानुमापकं वाक्यमित द्विविधम् - साक्षादनुमितभेदेन । वाक्यस्य साक्षादुदाहरणं देवस्य त्वा इति । अन्यस्योदाहरणम् — "सिमधो यजित" इत्यस्यां श्रुतौ इष्टिविशेषिनर्देशाभावात् यागेनानेन कस्याः भावना करणीया इत्याकांक्षायाम्, एवमेव "दशंपूर्णमासाभ्यां स्वर्गभावयेत्" इत्यस्मिन्नित वाक्ये कथं भावयेत् इत्याकांक्षायाम् इमे द्वे आकांक्षी यत्र प्रतिपादिते स्तः तत्प्रकरणम् भन्नतीति हतोः तदेवात्र वाक्यदृययोः अमाणं भवति । प्रकरणमेतद् द्वयोस्तयोः ,एकवान्यतां सम्पादयति । अर्थात् प्रकरणेन अनुमीयते तयोः एकवाक्यतात्मकः सर्थावयोधः, इति कृत्वा "समिधो यजित" इति वानयं लिङ्गापेक्षया दुर्वलम् ।

उभयाकांक्षा यत्र तत्प्रकरणिमत्युच्यते । एतद्पि द्विविधम् -साक्षात् श्रुतम्,अपरमनुमितं चेति । प्रथमस्योदाहरणं पूर्वमेव प्रतिपादितम् । द्वितीयस्य - 'ऐन्द्राग्नमेकादशकपालं निर्वपेत्" (तै० सं० २-२-११) इत्यादिना इष्टिविधानं कियते । "इन्द्राग्नी रोचना दिवः" (तै० सं० ४-२-११) इत्यादि मन्त्रानुसार यथासंख्यपाठानुरोधेन यथाक्रम विनियोगोऽपि उक्तः। एवं तत्तद्वात्रयं तत्तत् स्थानिवशेषेण एकवावयत्वं भजते इत्यतः स्थानानुमानेन प्रकरणार्थः निश्वीयते । एवं प्रकरणार्थः बाक्ये, बाक्यं लिङ्गे, लिङ्गे श्रुतौ इति परम्परया प्रकरण।र्थस्य विनियोगात् वाक्यापेक्षया प्रकरणं दुर्वलं भवति ।

उभयाकांक्षायाः अनुमापकं स्थानप्रमाणमपि द्विविधम् -साक्षादेकम्, अन्यत् समाख्यया अनुमितं चेति । समाख्या नाम -योगवलम् अर्थात् अन्वर्थता इत्युच्यते । स्थानस्य साक्षादुदाहरणं प्रकरणे प्रतिपादितम् । अन्यानुमितस्योदाहरणम् - हौत्रम्, औद्गात्रम् इत्यादि । होतुरिदं हौत्रम् इति योगवचेन हौत्रादिसमाख्यया यल्लब्धं कर्म तत् होतु: पुरुषस्य अनुष्ठानयोग्यमिति अनुमीयते। समाख्या सम्बन्धप्रयुक्ता एव भवति । असिन्निहितपुरुषेण सह सम्बन्धाभावात्, सम्बन्धस्य सिष्ट्यर्थं सन्निधिपाठरूपक्रमस्य कल्पना क्रियते । अनुमानेन पाठकमे सिद्धे सित तेन उभयाकांक्षायाः अनुमान कियते । तेनानुमानेन एकवाक्यतायाः सिद्धिः इति हेतोः पट् प्रमाणेषु अन्तिमत्वेन दुर्बला भवति इयं समाख्या।

तस्मात् समाख्या स्थाने अन्तर्भवति, स्थानं प्रकरणे अन्तर्भवति, प्रकरण' वावयेऽन्तर्भावं भजते, वावयं लिङ्गे स्वात्मानमर्पयति, लिङ्गं

स्वस्वरूपं थुत्या स्वीकरोति इत्यतः जैमिनिना उक्तम् - "श्रुतिलिङ्ग-वाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यानां समवापे पारदोर्वल्यमर्थविष्ठकपीत्' इति । श्रतिः देदरूपः इत्युच्यते ।

17 18 2

## श्रामाण्यवादिवचारः -

प्रमाणानां यः भावः अर्थात धर्मविशेषः अस्ति तदेव प्रामाण्य-मित्यूच्यते । यथार्थांनुभवः प्रमाणमित्युच्यते । एतद् प्रमाणं प्रमा इत्यपि कथ्यते । यथार्थानुभवे वर्तमानः यः वियेषधर्मः तस्य प्रामाण्यमिति कथनात् एतत् प्रमात्वं, प्रमाणत्वमित्यादि शब्दैः व्यपद्श्यते । भावा-भावभेदेन विरुद्धत्वेन अप्रमात्वमप्रमाणत्वमित्यपि कथ्यते । प्रामाण्य-कारणत्वेन यः वादः अस्ति तस्य "प्रामाण्यवादः" इति नाम । अयं वादः द्वेधा व्यवह्रियते - जननकारणविषयकः, ज्ञापककारणविषयकश्चेति । यस्मिन् कार्यस्योत्पत्तिः भवति सः वादः जननकारणविषयकः । ज्ञापक-कारणविषयस्त् यस्मिन् कार्यज्ञानं सम्पाद्यते सः इति । प्रामाण्यस्य कारणं भवति - स्वतः परतश्चेति । यत्र स्वतः परतश्चेति संशयः तत्र वादारमभो भवति । स्थिते एवं के स्वतः प्रामरण्यं स्वीकूर्वन्ति, के परतः प्रामाण्यन मध्यपगच्छन्ति इति ज्ञापनाय भवत्ययं श्लोकसन्दर्भः—

> प्रमाणत्वाप्रमाणत्वे स्वस्तः सांख्याः समाश्रिताः । नैयायिकास्ते परतः सौगताश्चरम स्वतः ॥ प्रथमं परतः प्राहः प्रामाण्यं वेदवादिनः। प्रमाणत्वं स्वतः प्राहः परतश्चाप्रमाणताम ॥

इति । सांख्याः प्रमाणत्वाप्रमाणत्वयोः जन्म स्वतः इति, नैयायिकाः परतः इति, वौद्धास्तु अप्रामाण्यस्य जनम स्वतः प्रामाण्यस्य परतः इति । वेदवादिनः मोमांसकास्तु प्रामाण्यं स्वतः अप्रामाण्यं परतः इति स्वस्व-मतमुपस्थापयन्ति । एतेषां विस्तारः खण्डनमण्डनात्मको विचारः ग्रन्यान्तरादवलोकनोयः।

स्वतःप्रामाण्यं युक्तियुक्तं भवति । यतः प्रामाण्यस्य स्वतः सिद्धत्वं एतद् भवति यत् विज्ञानसामग्रीजन्यं एवं तद्भिन्नहेत्वजन्यमिति ।

अयं भाव:- येन सामग्रीवशेन विज्ञानमुत्पद्यते, तेनैव वर्तमानं प्रामण्यमिष् उत्पन्नं भवति । प्रामण्योत्पतौ गुणमथवा दोपाभावं विहाय अन्यः हेनुः न कोऽपि तिष्ठति । दोषास्तु प्रमायाः प्रतिवन्धकमात्रत्वेनोच्यन्ते । अयं मीमांसकाभिमतः प्रामाण्यवादविचारः ।

स्ततः प्रामाण्ये मींमांसामतानुसारमनुमाने विवादास्पदे प्रामाण्य पक्षत्वेन स्वीक्रियते, विज्ञानसामग्रीजन्यं तिद्भन्नहेतुना यद्जन्यं वत् साध्यत्वेन स्वीक्रियते, अप्रमायाः अनाश्रयत्वं हेतृत्वेन तिष्ठति, घटादि-प्रमासहशः हष्टान्तः भवति इति विवेचनीयम्। एवं विध्यर्थवाद्मन्त्र-नामधेयात्मकैः चतुर्भिः भागैः विभक्तः वेदः धर्मविषये स्वतःप्रामाण्यं भवति । अज्ञातार्थज्ञापकः यः वेद्मन्त्रः सः विधिर्भवति । यथा -''अग्निहोत्रं जुहुयात्स्वर्गकामः'' इति । प्रशंसा अथवः निन्दापरकस्य वेदवाक्यस्य अर्थवादः इति संज्ञा । यथा - ''वायुर्वे क्षोपिष्ठा देवता'' इति वायोः स्तृतिद्वारा "वायव्यं भवेत पाल मेन" इति विधेः प्रशंसां करोति। एवमेव "सोऽरोदीत्तदुद्रस्य रुद्रत्वम्" अनेन वाक्येन रजतस्य निन्दावोधनं जायते । प्रयोग समवेतार्थस्मारकत्वेन यद् वेदवावयं सः मन्त्रः भवति । यथा - ण्योनं ते सदन कृणोमि इति । अस्य मन्त्रस्य उपयोगः पुरोडाशस्य सुखकराशयद्वारा यज्ञादिकर्मणि भवति । अर्थस्मरणं मन्त्रेणैव कार्यम् इति हेतोः मन्त्रस्यापि आस्नायत्वमूक्तम् । नामानिर्देशपूर्वकं यागस्य विधानं यत् तन्नामधेयत्वेन कथ्यते । यथा - ''श्येनेनाभिचरन् यजेत, उद्भिदा यजेत पश्कामः" इत्याद्यः । एते चत्वारः क्रियापरकाः इति हेतोः एतेषां चतुणांमपि आम्नायत्वं सिद्धम् ।

मीमांसकाः वेदवादिनः इति हेतोः जैमिनिनोक्तम् - आम्नायस्य कियार्थत्वादानर्थक्यमतदर्थानाम्" (जे० सू० १-२-१) इति । वेदस्य स्वतः प्रामाण्यमेतैः आचार्येरेव साधितम् इत्यतः वेदार्थमीमांसारूपमेतद् मीमांसादर्शनं भवति।

## ६) वेतुस्यापीरुषयत्विवचारः -

इसे प्रत्थात्मकाः वेदाः अग्न्यादिप्राणविधवेदाः इव अपौरुषेयाः

भवन्तीति मीमांसकाः । तत्र पौरुषेयत्वं नाम प्रमाणान्तरेण अर्थमुपलभ्य रचितत्वम् तत् वेदे नास्ति । अतः अयं वेदः अपौरुषेयः इति । अनेनैव कारणेन वेदस्य स्वतःप्रामाण्यमपि सिध्यति । पुरुषसम्वन्धसम्भाविताः भ्रम-प्रमाद-चिप्रलिप्साद्यः अप्रामाण्यहेतवः ये ते वेदे न मिलिष्यन्ति । वेदस्य ब्रह्मस्वरूपत्वात् तस्मिन् वेदे प्रतिपादितः वेदनारायण एव पुरुषः जीवः इति च वक्ष्यमाणत्वात् वेदस्यापौरुषेयत्वं सिद्धमिति एतेषां सिद्धान्तः ।

'ईश्वरकृताः वेदाः" इति वैशेषिकाः नैयायिकाः वेदान्तिनश्च भणन्ति । तत्र कारणम्- कण्ठतात्वाद्यभिधातजन्य-वर्णरूपाणां वेदानाम-पोरुषेयत्वासम्भवात् इति । ब्रह्मणः स्वासोच्छ्वासरूपेण वेदानामुत्पत्तिः इति श्रूयते । आप्तोक्तत्वे यथा प्रामाण्यं तथा तेषां वेदानां प्रामाण्य-मुत्पद्यते । भवति ऋङ् मन्त्रः—

तस्माद्यज्ञात्सर्बहुतः ऋचः सामानि जिज्ञरे ।
छन्दांसि जिज्ञरे तस्माद्यजुस्तस्मादजायत ।। (ऋ०सं० १०-६० ६)
इति । एवमुपनिषदि—

यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्व यो वै वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै । (श्वे० उ० ६-१८) इति च । भवति न्यायसूत्रमपि – मन्त्रायुर्वेद – प्रामाण्यवच्च तत्प्रामाण्यमाप्तप्रामाण्मात् (न्या० सू० २-१-६६) इति । एवमादिभ्मः मन्त्रोपनिषद्वाक्येभ्यः ईश्वरक्रतत्वम् ईश्वरप्रोक्तत्वं वा वेदस्य स्पष्टमिति एतेषामाशयः।

अत्रेदमवधार्यम् । वेदः पौरुषेयो वा अपौरुषेयो वा इति विशिष्य न चिन्तनीयम् । यतः कीहशाः अपि ते ज्ञान-विज्ञानराशयः सन्ति । गुणौकपक्षपातिभिः विद्वद्भिः तेषामर्थानुसन्धानपूर्वकमध्ययनमवश्यं कर्तव्यमेव । तैरैव वेदैः पुनरिष वयं पुरा इव जगतः गुरुत्वं प्राप्तुं ज्ञातुं च शक्नुमः इदानीमित्यविस्मरणीयम् ।

ईश्वरस्य नि:श्वासरूपेण स्थिताः वेदाः पौरुपेयाः इति सत्यपि

लौकिक पुरुषितिमित्त्वाभावमात्रेण अपौरुपयाः भवन्ति । यतः ब्रह्मणः लौकिकपुरुणवत् जननमरणधर्मे न स्तः । ईश्वरः अनादिः इत्युक्तत्वात् वेदोऽपि अनादिरिति स्वयमेव सिद्धम् । अत एव वेदाः निर्दोषाः प्रामाणिकाश्च इत्यतः मीगांसाणास्त्रो वेदस्यापौरुषेयत्वं सिद्धम् ।

#### १०) वेदस्य लव्हा बहा :-

ईश्वर एव सम्पूर्णस्य जगतः सृष्टेः कारणरूपो भवति । तेनेव निमितं भवति इदं जगत्। यथा - लोके कुलालः घटस्य निर्माता भवति, घटनिर्माणात् पूर्वं तद्विषयकिनतां सनिस कृत्वा तज्ज्ञानं वृद्धौ सम्यगवधार्थ अनन्तरं घटं निर्मास्यति एवं परमात्मा प्राणिनां धमधिमंपुरस्सरं वेदोक्तरीत्या मृब्टि करोति । यद्यपि वेद्स्यापौरुषेय-त्वमेव सिष्टयति तथापि साक्षाद्वेदेनैव सृष्ट्याद्यः न जायन्ते । अतः वेदस्य स्वतः अपीरुषेयत्वं, ब्रह्मणा श्वासोच्छ्वासमुखेन प्रणीतत्वात् पौरुषेयत्वं च सिष्टयतः । वेदस्य पौरुषेयत्वमपि ब्रह्मणः नित्यत्वात् अपौरुषेयत्वमेव भजते जन्मनाशरहितत्वात् । सर्वप्राणिनां धर्माधर्माः बुध्याद्यश्च परमात्मनि वर्तन्ते । अयमीश्वरः तेषां धर्माधर्मानुसारेण चराचरप्राणिनां सृष्टिं करोति । तेषां भरणार्थं वेदानां निर्माणं करोति । यथा लोके पिता पुत्रमुत्पाद्यति, अनन्तरं तस्य हिताय ज्ञानं वोधयति, तेन ज्ञानेन अहितानां कर्मणां परिहारं कर्तुं तस्य शिक्षां ददाति तथा परमेश्वरः जीवान। मिष्टप्राप्तेः अनिष्टपरिहारार्थं च वेदानां सृष्टि करोति। कि च जीवानां सुकृत-दुष्कृतकर्मणां फलमौश्वर: ददाति। पूर्वभीमांसायां तु कर्म स्वत. अपूर्वोत्पादनद्वारा स्वस्य फलं ददाति इत्यभ्युपगम्यते । ईश्वरः इत्येको वर्तते वा न वा इत्यत्र एतेषां मीमांसा नास्ति। वेदान्तदशंने परब्रह्म इत्येकम् अनन्तमनादि अस्तीत्यभ्युपगम्यते, तद् वेदस्य निर्मातृ भवति इति च पूर्वोत्तरमीमांसयौर्भेदः।

किंच भीमांसानये वेद: अपौरुषयः, तेनैव सृष्ट्यादि कर्मजातं चाल्यते इत्युच्यते । कर्मण मुख्यत्वं प्रावल्यत्वं च दातुं मतमेतद्ङ्गी- क्रियते । यदा वौद्धानां चार्वाकाणां च मतस्य वाहुल्यमासीत् तदा सत्तन्मतं खण्डियतुं, एवं वेदोक्तकमीनुष्ठाने जनानुरागमाकलियतुं आचार्याः कुमारिलभट्टापादाः कर्मणः एवं मुख्यत्वं ददुः। शारीरक-मीमांसकास्तु ब्रह्मणः जगत्मुष्टि, तस्य जगतः सृष्ट्यर्थ, सृष्टिगतानां जीवानां च वेदस्योपयोगः । वेदस्तु यथावत् ब्रह्मणा निर्मितः - द्याता यथा पूर्वमकल्पयत्" (ऋ०सं० १०-१६०-३) इत्यादि श्रुतेः इति वदन्ति । अतः ईश्वरापेक्षया वेदः पौष्ठपयः, जीवापेक्षया वेदः अपौष्ठपेय एवेति अभ्युपगम्यते । यदि जीवापेक्षया वेदः पौष्ठपेयो भवति तिहं जीवगतद्यमीः ये स्ममनादादयः एते वेदेऽपि अवश्यं सम्भवोयुः । वेदे तु न तथा दृश्यते । तस्मात् वेदस्य सृष्टृ ब्रह्म इति सिध्यति ।

#### ११) वेदस्य नित्यत्विचारः -

भगवता परमिषणा जैमिनिना अभिप्रेतं यत् अर्थेन सह शब्द्स्य सम्बन्धो भवति, अयं सम्बन्धः औत्पत्तिकरूपेण नित्यो भवति, न तु कृत्रिमः साङ्कोतिको वा । तस्य नित्यत्वं स्वाभाविकिमित्युच्यते । अतः एव विधिवाक्योत्पन्न ज्ञानमवाधित सत् सत्य भवति । वेद्शब्दाः अज्ञातविषयाणां ज्ञानं जनयन्ति, अतः ते स्थायिनः भवन्ति । उच्चारणात् पूर्व शब्दः अव्यक्तावस्थायां तिष्ठति, उच्चारणेन ते एव अव्यक्तभूताः शब्दः अव्यक्तावस्थायां तिष्ठति, उच्चारणेन ते एव अव्यक्तभूताः शब्दाः व्यक्ताः भविष्यन्ति । अतः शब्दो नित्यः । उत्पन्ने शब्दे करण-रूपित्रया न सम्भवति । उच्चारणानन्तरमपि शब्दः तथैव तिष्ठिति किन्तु अव्यक्तावस्थायाम्, तदा तस्य नाशः न हि भवति । तस्मात् वेदो नित्यः इति । वेदशब्दानां नित्यत्वात् शब्दैः प्रतिपाद्यमाना देवता अपि नित्या एव भवति । एतेन देवतानामिषि नित्यत्वं स्थापितं भवति ।

#### १२) देवतानामेकत्वविचारः -

ऋग्वेदे प्रतिपादिताः अनेके देवतात्मानः एकस्यैव परमात्मनः स्वरूपभूताः भवन्ति ।

एकं सिंद्रप्रा बहुधा वदन्त्यिंन यमं मातिरिश्वानमाहुः। (ऋ० सं० १-२२-१६) इति श्रुतेः। ऋग्वेदे वर्गत्रयात्मकाः देवताः भवन्त । तेपां वर्गाणां नाम - पृथिवी, अन्तिरक्षं, द्योः इति । एतेपु पृथिव्याः देवता - अग्तिः, अन्तिरिक्षस्य देवता - इन्द्रः अथवा वायुः, द्युलोकस्य देवता - सूर्यः इति । एतेषां त्रयाणां मध्ये सम्वन्धस्य वर्तमान्त्वात् पृथिवी-अन्तिरक्षां द्यौः एते त्रयः एकीभूताः भवन्ति । यद्यपि एताः देवताः स्वस्वकर्मानुसारेण त्रिषु नाममु प्रसिद्धाः अथापिः वस्तुतः एते त्रयः एकस्मिन्नेव परमात्मिन अन्तर्भवन्ति । तथा च वावयम् - "तासां महाभाग्यात् एकैकस्यापि वहूनि नामधेयानि भवन्ति' इति । यास्कोऽपि निरुक्ते लिखति - "नरराष्ट्रमिव" इति । यथा एकस्यैव राज्ञः कृते सर्वं राष्ट्रः भवति तद्वत् एकस्य परमात्मनः कृते सर्वं भवति । सर्वं परमात्म-स्वरूपमित्यर्थः । चोक्तमुपनिषदि—

"एको देवः सर्वभूतेषु गूढः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा" (श्वे० उ० ६-११) इति । निरुक्तेऽपि - एकस्यात्मनोऽन्ये देवाः प्रत्यङ्गानि भवन्ति इत्याग्नातं भवति । तस्मात् सर्वे देवाः एकस्यैव परमात्मनः स्वरूपभूताः भवन्ति । तस्य आत्मनः ज्ञानायैव सर्वाः वेदान्तोपनिष-च्छृतयः वेदस्य प्रभवन्ति इत्यतः एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं सिष्टयतीति एतदेव मोक्षतत्त्वमित्युच्यते ।।

0

## ६-१) वेदान्तशास्त्रम् :-

प्रयच्चे जीवभावङ्गतस्य विवेकिनः प्रत्येकपुरुषस्य धर्मार्थकाममोक्षाख्याः चत्वारः पुरुषार्थाः सन्ति । चतुर्षु एतेषु आद्यास्त्रयः
पाञ्चभौतिकेऽस्मिन् प्रपञ्चे भौतिकस्य जीवस्य कृते इहफलभोगत्वेन
विहिताः भवन्ति । अन्तिमः मोक्षः परमसुखात्मकः इति कथनात् अयं
परमपुरुषार्थः भवति । चतुर्णामेतेषां चतुर्वर्गत्वेन व्यवहारः । वर्गचतुष्टयानां मध्ये अद्यास्त्रयः तत्तत्पुरुषमत्यनुसारमृत्पन्नत्वात् एतेषामनित्यत्वमुच्यते । अन्तिमत्वेन निविशेषात्मकः सुखः प्राप्यते इत्यतः मोक्षः नित्यः
इति शास्त्रेषु गीयते । नित्यभूतस्यास्य मौक्षस्वरूपस्य प्राप्त्यर्थं विभिन्नाः
दर्शनकाराः भिन्नभिन्नप्रकारेण स्वमतं व्याचख्युः । वेदान्तशात्त्रे
केवलमात्मस्वरूपं प्रतिपाद्यते इति हेतोः मुमुक्षः वेदान्तशास्त्रपठनश्रवणमननादिषु प्रवृत्तो भवति । तस्मात् एतत् शास्त्रं सर्वेणां शास्त्राणां
शिरोमणिभूतं भवति । अस्मिन्नपि शास्त्रे अत्मनः स्वरूपप्रतिपादनं
महता विस्तरेण प्रतिपादितमस्ति ।

यत्र समस्तवेदमन्त्राणां लक्ष्यत्वेन अन्तिमं तत्त्वमेकं वर्णितं भवति तत् वेदान्तशास्त्रमित्युच्यते । उपनिषन्मन्त्रसमूहस्यापि वेदान्तः इति संज्ञा, यतः समस्तवेदानां परमलक्ष्यात्मकं तत्त्वमुपनिषन्मन्त्रेषु निगदितमस्ति । परिदृश्यमानस्य चराचरात्मकस्य सकलप्रपञ्चस्य मृष्टिकर्तृत्वेन मूलकारणं यद् ब्रह्म, तस्य सम्पूणं विवेचनात्मकं ज्ञानमुपनिषत्स्वेव लभ्यते, एवमन्यत्र न मिलिष्यति । अतः वेदानामन्तिमं

रहस्यमुणनिषदि कथितत्वात् उपनिषत् वेदान्तत्वेन आद्रियते । उक्तं च"वेदान्तो नाम उपनिषदप्रमाणम्" इति । परन्तु उपनिषदसु अत्यन्तरहस्यत्वेन गूढ़तमभावाः सन्तीति कृत्वा उपनिषदर्थः सर्वेः ज्ञातुं न
शक्यते । सर्वेषां सम्यगववोधनाय परमकारुणिकः वेदव्यासः उपनिषः
त्सारभूतानामर्थानामेकीकृत्य सूत्ररूपेण प्रणिनाय । यानि इदानीं
शीयन्ते ब्रह्मसूत्राणि अथवा वेदान्तसूत्राणि इति । ब्रह्मसूत्रात्मकः भागः
अत्यल्पः, अथापि महत्वपूणः इति कृत्वा एतेषां सूत्राणां व्याख्याने
आहत्य एकादश्वानाः स्वजन्म सम्पितवन्तः । एतेः एकाद्शव्याख्याकारैः
प्रणीतः वेदान्तग्रन्थः तत्तन्मतानुसारं महान् अस्ति । अतः अत्मिन्
लेखे सर्वेषां समाहारो न भवति इति कृत्वा एकादशव्याख्याकारेषु
अन्यतमानां केवलाद्वैतसिद्धान्तकर्तृ णां श्रीमदाचार्याणां गृहणां शङ्करणां
वेदान्तशास्त्रं अत्र प्रतिपादनाय स्वोक्तियते ।

## २) वेदान्तशास्त्रपरिचयः -

श्रीशङ्कराचायैः प्रणीतस्य ग्रन्थस्य नाम "ब्रह्मसूत्रशाङ्करभाष्यन्।" इति भवति । अस्मिन् भाष्ये चत्वारः अध्यायाः सन्ति । तेषां नामानि-समन्वयाध्यायः, अविरोधाध्यायः, साधनाध्यायः, फलाध्यायश्चेति । तत्र प्रथमे – सर्वेषां वेदान्तश्रुतीनां ब्रह्मण्येव समन्वयः इति, द्वितीये । साध्यादीनां विरोधतर्काणां निराकरणेन अस्माकं मतस्य अविरोध इति समर्थनमिति, दितीये - ब्रह्मविद्या कर्थं साधियतुं शक्यते, तस्याः साधनं किमिति, चतुर्थे – साधनानन्तरं ब्रह्मविद्यायाः कि फलं भविष्यति इति ब्रह्मविद्यायाः फलमिति तत्तद्ध्यायसङ्गतिष्ठ्षेण तस्य तस्याध्यायस्य अन्वर्थनाम दत्तम् । एवमध्यायचतुष्टयेषु शङ्कराचार्याः भगवता वादरायणेन प्रणीतस्य वेदान्तशास्त्रस्य "प्रत्यग्ब्रह्मैवयं विषयः" इति प्रत्यपीपदन् ।

प्रत्येकस्मिन् अध्याये चत्वारः पादाः सन्ति । तत्र प्रथमाध्यायस्य प्रथमे पादे - स्पष्टब्रह्मालिङ्गः वाक्यजातं मीमांस्यते । द्वितीये पादे - अस्पष्टब्रह्मालिङ्गमुपास्यविषयम् । तृतीये पादे - तादृशं ज्ञेयविषयम्

चतुर्थे तु - बन्यक्तानामजादिपदानां सन्दिग्धं पदजातिमिति । अविरोधान्ध्यायस्य प्रथमे - सांख्य-योग-कणादादिस्मृतिविरोधपरिहारः । द्वितीये सांख्यादिमतानां दुण्टत्वनिरूपणम् । तृतीये - पञ्चमहाभूतश्रुतीनां जीवश्रुतीनां च परस्परिवरोधपरिहारात्मकः विचारः । धतुर्थे - लिङ्ग- धरीरश्रुतीनां विरोधपरिहारः इति द्वितीयोऽध्यायः । तृतीयाध्यायस्य प्रथमे पादे जीवस्य परलोकगमनागमनिवचारपुरस्सरं वैराग्यसम्पादनम्, द्वितीये - त्वंपदः तत्पदार्थपरिशोधनम् । तृतीये पादे - सगुणविद्यासु गुणोपसंहारिवचारः, चतुर्थे - निर्गु णब्रह्मविद्यायाः विहरङ्गान्तरङ्गाश्रम- यज्ञशमादिसाधनजातम् इत्येते विचाराः प्रस्तुताः । चतुर्थस्य प्रथमे - ब्रह्मसाक्षात्कारेण जीवस्य पापपुण्यवलेशवद्युर्यलक्षणा मुक्तिविचारः, द्वितीये - सरणोत्क्रमणप्रकारः, तृतीये - सगुणब्रह्मोपासकस्य उत्तरमार्ग- विधानम्, चतुर्थे - निर्गु ण-सगुण-ब्रह्मविदः विदेहकैवल्यब्रह्मलोकावस्था- नानि इत्यादिविचारः प्रतिपादिताः । इत्य ब्रह्मविचारशास्त्राध्याय- पदार्थसंग्रहः ।

अत्र सूत्रभाष्यस्य प्रथमाध्याये - एकोनचत्वारिशदधिकरणानि, एवं एकशतोत्तरचतुिस्त्रिशत् संख्याकानि सूत्राणि भवन्ति । द्वितीयाध्याये सप्तचत्वारिशदधिकरणानि , सप्तपञ्चाशदधिकैकशतसूत्राणि सन्ति । तृतीयाध्याये - एकषष्ठचधिकरणानि, एवमेव एकशतोत्तरषडशीति-सूत्राणि वर्तन्ते । चतुर्थाध्याये- अष्टित्रशदधिकरणानि,अष्टसप्ततिसंख्याक् कानि सूत्राणीति परिगण्यन्ते । अधिकरणानां विशेषज्ञानाय प्रस्त्यते -

सूत्रभाष्यस्य प्रथमाध्यायस्य प्रथमे पादे एकादश अधिकरणानि सन्ति - जिज्ञासा-जन्म-शास्त्रयोनित्व-समन्वय-ईक्षत्-आनन्दमय-अन्तस्तद्धमं-आकाश प्राण-ज्योतिश्वरण-इन्द्रप्रतदंनादीनि । पादेऽस्मिन् भवन्ति ३१ सूत्राणि । द्वितीयेपादे - सर्वत्रप्रसिद्ध-अत्नृ-गुहामप्रविष्ट-अन्तर-अन्तर्यामि-अहश्यत्व-वैश्वानरादि सप्त अधिकरणानि, एवमत्र ३२ सूत्राणि च भविष्यन्ति । तृतीयपादे- द्युभु-भूमा-अक्षर-ईक्षतिकर्मव्यपदेश-दहर-अनुकृति-प्रमितः देवता-अपशूद-कम्पन-ज्योति-अर्थान्तरत्व-व्यपदेश-

सुपृष्त्युत्क्रान्तिरिति त्रयोदश अधिकरणानि, एवं ४३ सूत्राणि प्रतिपादि-लानि । चतुर्थपादे- आनुमानिक-चमस-संख्योपसंग्रह-कारणत्व-वालािक-वाक्यान्वय-प्रकृति-सर्वव्याख्यानादि अष्टौ अधिकरणानि विचारितानि, आहत्य २८ सूत्राणि च ।

हितौयाध्यायस्य प्रथमे पादे - स्मृति-योगप्रत्युक्त-न विलक्षणत्वे शिष्टापरिग्रह-भोक्त्रापत्ति-आरम्भण-इतरव्यपदेश-उपसंहारदर्शन-कृत्स्नप्रसक्ति-सर्वोपेत-प्रयोजनवत्त्व-वेपम्य-सर्वधर्मोपपित्तिर्त्यादि त्रयोदश
अधिकरणानि - ३७ सूत्राणि च विलसितानि । हितीयपादे - रचनानुपपित्तसहदीर्घ-परमाणु जगद्कारणत्व-समुदाय - आभाव-एकस्मिन्नसम्भव-पाग्नुपतएत्पत्यसम्भवादि अष्टौ अधिकरणानि, अस्मिन् आहत्य ४५ सूत्राणि
भवन्ति । तृतीये - वियत्-मातिश्व-असम्भव-तेज-अप्-पृथिव्यधिकारवदिमधान-विपर्यय-अन्तराविज्ञान-चराचरव्यपाश्रय-आत्मा-ज्ञ-उत्का नितगति-कर्ता-तक्षा-परायत्ता-अंशादि सप्तद्शाधिकरणानि, आहत्यात्र
६३ सूत्राणि । चतुर्थपादे प्राणोत्पत्ति-सप्तगित-प्राणणुत्व-प्राणश्रंष्ठचवायुक्तिय-मुख्यप्राणाणुत्व-ज्योतिरादि-इन्द्रिय-सज्ञामूर्तिकलृष्टितिराते नव
आधिकरणानि, आस्मन् २२ सूत्राणि अन्तर्भवन्ति ।

साधनाध्यायस्य प्रथमे- तदन्तरप्रतिपत्ति-कृतात्यय-अनिष्टादिकारीसाभाव्यापत्ति-नातिचिर-अन्याधिष्ठतादि षट् अधिकरणानि, अत्र २७
सूत्राणि भवन्ति । द्वितीयपादे - सव्या-तदभाव-कर्मानुस्मृतिभव्दविधिमुग्धेऽर्धसम्पत्ति-उभयालङ्ग-प्रकृतैतावन्वपरा- फलेति अष्टौ अधिकरणानि, अस्मन् ४१ सूत्राणि सन्ति । तृतीये - सर्ववेदान्तप्रत्ययउपसंहार-अन्यथाव्व-व्याप्ति-सर्वभद्-आनन्दाादे-आध्यान-आत्मगृहीतिकार्याख्यान समान सत्यावद्या-सम्भृति-पुरुषावद्या-विधा-हानि सापराय
गते (थवत्व अनियम-यावद्धिकार-अक्षरिध-इयत्-अन्तर-व्यातहार-सत्यादि
कामादि-आदर-तिन्धिरण-प्रदान-लिङ्गभूयस्त्व-ऐकात्म्य - अङ्गाववद्य भूमज्यायस्त्व-शब्दादिभेद-विकल्प काम्य यथाश्रयभावादि षट्तिशदिधकरणाान, भविष्यन्ति चात्र ६६ सूत्राणि । तुरीयपादे पुरुषार्थ-परामर्थ-

स्तुतिमात्र-परिष्तव-अर्गान्त्रनादि-सर्वापेक्षा-सर्वान्नानुमित- आश्रयकर्म-विधुर-तद्भूत- अधिकार-विहः-स्वामी-सहकार्यान्तरविधि-अनाविष्कार-ऐहिक-मुक्तिफलादि एकादण अधिकरणानि, पादेऽस्मिन् ५२ सूत्राणि सन्ति।

चतुर्थाध्यायस्य प्रथमे - आवृत्ति-आत्मत्वोपासन - प्रतीक न्रह्माहिटआदित्यादिमत्-आसीन-एकाग्रत-आप्रायण - तद्धिगम - इत्रासंश्लेषअनारव्ध - अग्निहोत्रादि - विद्याज्ञानसाधन - इत्रक्षपणादि चतुर्देश
अधिकरणानि,१६सूत्राणि वर्तन्ते । द्वितीयपादे- वाक्-मनः-अध्यक्ष-आसृत्युपत्रम-संसारव्यपदेश-प्रतिपेध-कलाप्रलय-अविभाग - तदोक.-रिम-दक्षिणायने-त्यादि एकादश अधिकरणानि । अस्मिन्११सूत्राणि दृश्यन्ते । तृतीयेअचिरादि - वायु - तडित्-आतिवाहिक-कार्य-अप्रतीकालम्बनादि पट्
अधिकरणानि. १६ सूत्राणि भवन्ति । चतुर्थे - सम्पद्याविभाव-अविभागेन
हृद्दत्व-वाह्म-संकृत्प-अभाव-प्रदीप-जगद्व्यापारादि सप्त अधिकरणानि,
२२ सूत्राणि च भविष्यन्ति । एवं श्रीणङ्कराचार्येः प्रणीतस्य
वेदान्तशास्त्रस्य सामान्यः परिचयः।

## ३) ब्रह्मजिज्ञासाविचारः :-

"अथातो ब्रह्मजिज्ञासा" (ब्र० सू० १-१-१) इति सूत्रानुसारं जिज्ञास्यत्वेन वर्तमानं यद् ब्रह्मतत् ज्ञातं भवति उत अज्ञातिमति एकः प्रथनः उदेति ।

ननु अत्र यदि जातः तिहं सन्देहस्यावसर एव नास्ति, सन्देहा-भावात् ब्रह्म न जिज्ञासितव्यम्। भवतु जिज्ञास्यते इति चेत् तेन न किमिप प्रयोजनं सिष्ट्यति । अथवा ब्रह्म अज्ञातं भवति, तस्य अज्ञातः स्वरूपज्ञापनाय जिज्ञास्यते इत्यपि वक्तुं न शक्यते । यतः गगनकुसुमं अज्ञातम्। अस्य अज्ञातस्वरूपज्ञानाय या कियते जिज्ञासा तया वस्तुसिद्धिः न भवति । अतः अज्ञातस्वेन ब्रह्म सदिति न भवति । अगत्या ब्रह्म सदिति ज्ञातव्यत्वेन वक्तव्यम्। ज्ञाते विषये पुनः तस्निन् विचारस्यावसरो नास्ति । यतः सति हस्ते धृतवदरीफलः, तस्य कृते पुनः विचारः न क्रियते । एवं बह्य असंन्दिग्धं च। "अयमात्मा ब्रह्म" (ब्र॰ उ० २-५ १६) "तत्त्वमिस" (छा० उ० ६-६-७) "अहं ब्रह्मास्मि" (ब्र० उ० १-४-१०) इत्यादिश्वृतिभिः बह्मस्वरूपमनुभवत्वेन साक्षात्क्रियते । यथा-स्फीतालोकमध्यवर्ती चक्षुषा सनिकृष्ठः घटः अस्ति वा न वेति पुनः न सन्दिह्यते । एवमेव अहमस्मि न वा इति सन्देहः नोदेति । तस्मात् विषयप्रयोजनाभावात् ब्रह्म न जिज्ञासितव्यमिति आगते पूर्वपक्षे सिद्धान्ती श्राह - अवश्यं ब्रह्मविचारे जिज्ञासा कर्तव्या इति यतः अयमात्मा ब्रह्म, तत्त्वम्सि इत्यादि श्रुतिषु यद्यपि आत्मस्वरूपमेकत्वेन भासते । भासमान-मेकत्वं प्रपञ्चब्रह्मणोः एवं जीवब्रह्मणोः भवति । अत्र प्रपञ्चजीवयोर्मध्ये वर्तमानधर्मत्वेन तौ स्वीक्रियेते उत न वेति प्राप्ते सन्देहे तादृशस्य सन्देहस्य निवारणाय अवस्यं ब्रह्मणः जिज्ञासा कर्तव्या भवति । अनया जिज्ञासया प्रथमं ब्रह्मस्वरूपं ज्ञायते । ज्ञातेन तेन स्वरूपेण प्रपञ्चे ब्रह्मस्वरूपं किम् ? प्रपञ्चगतधर्माः के ? एवं जीवस्वरूपं किम् ? जीवे वर्तमानाः कर्तृ त्वभोक्तृत्वादयः धर्माः, एतेषां सत्यत्वं कीदृशम् ? इत्यादि विचारं कृत्वा जगतः एवं शरीरस्य मिथ्यात्ववोधनाय, एवं जीवात्मनोः निर्भेदात्मक - एकत्वज्ञानसम्पादनाय अवश्यं ब्रह्मणः जिज्ञासात्मकः विचारः आरम्भणीय एव । एवमारम्भणीयत्वेन "अथातो ब्रह्मिजज्ञासां" (ज़० सू० १-१-१) इति अधिकरणं प्रवृत्तम् । अस्मिन्नपि शास्त्रे अधिकरणविचारः पूर्वमीमांसाशास्त्रवदेव भवति ।

## ४) ब्रह्मविचारस्य प्रयोजनम् :-

णरीरनामके वस्तुनि कालभेदानुसारं सत्यपि परिणामे वाह्याद्यवस्थादिषु अहमिति एक एव स्वीक्तियते। चार्वाकमते देहात्मनोः अभेदव्यवहारः प्रतीयते। एवं सति अहमिति प्रत्ययेन देहात्मनोर्मध्ये कः स्वीक्रियते इति जाते सन्देहे सन्देहिनिवारणात्मकत्वेन ब्रह्मविचारः प्रयोजनवत्वं भजते। एवमेव मन इत्यन्ये, प्राण इत्यपरे, इन्द्रियाणि इत्येके इत्यादि सिद्धान्तविन्दौ उक्तानुसारमन्येषु विषयेष्विप आत्मत्वं

मन्यन्ते केचन । विभिन्नवादिनाम् मतानुसारमातमा न तिष्ठति इति न इंद्रीकरणाय ब्रह्मविचारस्य प्रयोजनमस्त्येव। स्थलोऽह्रं, कुशोऽह्रं, वधिरोऽहमन्धोऽहमित्यादि देहधर्मसाकल्येन आत्मा नास्ति इति आत्मस्वरूपप्रतिपादनात्मकं मोक्षस्वरूपे जीवात्मनोः एकत्वदृढ़ीकरणा-रसकप्रयोजनाय ब्रह्मविचारस्यापेक्षा अस्त्येव । अहंप्रत्ययगम्यत्वेन यः अस्ति आत्मा, तस्य विचारः न क्रियते, किन्तु "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" (तै॰ उ॰ २-१) "तस्माद्धा एतस्मादात्मनः आकाशः सम्भूतः" (तै० उ० २-१) इत्यादिश्रुत्या यस्यात्मनः वोद्यो भवति तस्य विचारः शास्त्रेणानेन कियते इत्यन्यत प्रयोजनम् । अहमनुभवेन जीवात्मनः प्रतीतिर्जायते । सः तु संसारानुभवेन सह अनुवर्तमानः अस्ति । अनेन जोवात्मपरमात्मनोः अविरोधात निवत्यंनिवर्तकभावः न स्यात् इति कृत्वा ब्रह्मविचारस्यापेक्षा अस्ति । कृतक्षह्मविचारेण वेदान्तगम्यं शुद्धाद्वयात्मकं ब्रह्मज्ञानं लभ्यते । अनेन ज्ञानेन तमःप्रकाशवत् निवर्त्यनिवर्तकभावः सिध्यति । आत्मविचारशास्त्रस्य मुख्यं प्रयोजन शुद्धब्रह्मस्वरूपावाप्त्यात्मकं मुक्तिफलमेव इति ब्रह्मविचारशास्त्रस्य वहनि प्रयोजनानि ।

## ५) तात्पर्यविषयकाङ्गविचारः :-

उपक्रमोपसहारावभ्यासोऽपूर्वता फलम्। अर्थवादोपपत्ती च लिङ्गं तात्पर्यनिर्णये ।।

इति एलोकानुसारं तत्तदर्थतात्पर्यनिणियकत्वेन पट् लिङ्गभूतानि प्रमाणानि भविष्यन्ति । प्रकरणात् प्रतिपाद्यः यः अर्थः, तस्य प्रकरणादिनिर्देशकरणत्वेन यः अस्ति सः उपक्रमः । प्रकरणे प्रतिपादितस्यार्थस्य अन्तिनिर्देशकरणत्वेन यः भवति सः उपसंहारः । उपक्रमोपसहारौ द्वाविष एकत्रीभूय एकस्यार्थस्य तात्पर्यं प्रतिपाद्यतः इति कृत्वा तयोः एकलिङ्गत्वेन व्यवहारः । प्रकरणप्रतिपाद्यः वेन यदस्ति वस्तु, तस्य विचारः पुनः पुनः तस्मिन्नेव प्रकरणे करणात्मक अभ्यासः इत्युच्यते । प्रकरणप्रतिपाद्यवस्तुनः ज्ञानं प्रमाणान्तरितद्धं सत् प्रमाणान्तरा-

विषयात्मकं यत् तदपूर्वत्वमिति कथ्यते । प्रकरणे तत्र तत्र श्रूयमाणं यत् प्रयोजनं तत्फलं भवति । प्रकरणप्रतिपाद्यं यद्वस्तु तस्य प्रशंसायाः नाम अर्थवादः इति । प्रकरणप्रतिपाद्यवस्तुनः साधकत्वेन तत्र तत्र कियमाणा श्र्यमाणा च या युक्तिः सा उपपत्तिरिति आम्नायते । एतेषां षण्णां लिङ्गानामेकत्र समावेशः कुत्र भविष्यति ? इति वेदान्तसारे स्पष्टमुक्तम् । तथाहि – छान्दोग्योपनिषदः षष्ठाध्याये एतेषां षण्णां समावेशः दरीहरयते - सदेव सोम्येदमग्र आसीत् इत्युपक्रमः, ऐतदात्म्य-मिदं सर्वं तत्सन्यं स आत्मा तत्त्वमिस श्वेतकेतो इत्युपसंहारः । तयोः ब्रह्मविषयत्वेन ऐवयरूपमेकं लिङ्गम् । असकृत्तत्त्वमसीत्युक्तिः अभ्यासः । मानान्तरागम्यत्वमपूर्वत्वम् । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं फलम् । सृष्टि-स्थितिप्रलयप्रवेशनियमनानि पञ्च अर्थवादाः । मृदादि हष्टान्ताः उपपत्तयः । तस्मादेतैः लिङ्गः वेदान्तानां नित्यणुद्धबुद्धमुक्तस्वभावब्रह्मा - स्मप्तवं निश्चेतव्यम् । तदित्यमौपनिषदस्य आत्मतत्त्वस्य अहमनुभवे अनवभासमानत्वात् तस्यानुभवस्य अहयस्तात्मविषयत्वं सिद्धम् ।

## ६) अहम्पदार्थनिवेचनम् :-

अहमित्यनुभवस्य विषयः देहः भवति, किन्तु तिस्मिन् देहे आत्मत्वमारोपितम्। अर्थात् आरोपितात्मत्वविशिष्टः यः देहः स एव अहम्पदार्थस्य विषयः भवति। यत्र यः आरोपः वाधकालीनेच्छाजन्यः आहार्यः। भ्रमकाले नेदं रजतिमिति वाधिनिश्चयाभावात् तत्कालीनेच्छाजन्यो न भवतीति अनाहार्यत्वम्। विमर्शानन्तरमेव नेदं रजतं इति वाधानिश्चयोदयः। स एव आहार्यारोप इति गीयते। भ्रममूलकः यः आरोपो भवति स तु अनाहार्यारोपः इति वक्ष्यमाणत्वात्, शुक्तिकायां रजतं भासते इत्यतः तत्र रजतारोपः अनाहार्यारोपः। यथा शुक्तिः रजतं भासते इत्यतः तत्र रजतारोपः अनाहार्यारोपः। यथा शुक्तिः रजतक्षेण भासते तथेव देहोऽपि आत्मस्वरूपेण अहमित्यनुभवे भासते। अत एव अहमनुभवस्य विषयः अध्यस्तः आत्मा अस्ति न तु शुद्धात्मा ।

अहंपदार्थस्य ज्ञानं देहादिश्यो निष्कृष्य असाधारणधर्मत्वेन प्रतिभासमानत्वाभावात् न सिध्यति । अपर्था लोकायतिकमतं नोदयमासाद्येत् । मम शरीरमित्युक्तिस्तु "राहोश्शरः" इतिवत् श्लीपचारिकी । मम शरीरमिति जुवाणेनाि कस्त्वम् ? इति पृष्टेन वश्यस्थलन्यस्तहस्तेन श्रङ्गग्राहिकया अयमहिमिति प्रतिवचनस्य हीयमानत्वेन देहात्मप्रत्ययस्य सकलानुभवसिद्धत्वात् । तदुक्तम्—

> देहात्मप्रत्ययो यद्वत् प्रमाणत्वेन कल्पितः । लौकिकं तद्वदेवेदं प्रमाणं त्वात्मनिश्वयात् ॥

इति । तथा च व्यापकस्य भेदभानस्य निवृत्तेः व्याप्यस्य गौणत्वस्य निवृत्तिरिति निरवद्यम् । भामतीकारैरप्युक्तम् – शास्त्रचिन्तकाः खल्वेदं विचारयन्ति न प्रतिपत्तारः इति । तथा चात्मगोचरस्य अध्यासात् अहमिति पदस्य आत्मरूपपरत्वं सिद्धम् ।

## ७) आत्मस्वरूपविवेचनम्

भवत्येवमात्मस्वरूपे विप्रतिपत्तिः । यद्यपि सर्वः प्राणो प्रयगात्मनः अस्तित्वं प्रत्येति - अहमस्मीति । न हि करिचद्पि नाहमस्मीति विप्रतिपद्यते । प्रत्यगात्मेव ब्रह्म, तत्त्वमसि इति सामाना-धिकरणयात् । तस्मात् आत्मतत्त्वमसन्दिग्धमिति सिद्धम् । तथापि धमं प्रति विप्रतिपन्नाः बहुविधाः इति न्यायेन विशेषप्रतिपत्तिरूपपद्यते एव । तथा हि - चैतन्यविशिष्ट देहमात्मा इति लौकायतिका मन्यन्ते । इन्द्रियाण्यात्मा इत्यन्ये । अन्तःकरणमात्मा इत्यपरे । क्षणभङ्गर् र सन्तत्यमानं विज्ञानमात्मेति वौद्धाः बृध्यन्ते । देहपरिमाणः आत्मेति जैनाः प्रतिज्ञानन्ते । कर्नु त्वादिविशिष्टः परमेश्वराद्धिन्नः जीवात्मेति नैयायिकाद्या वर्णयन्ति । द्रव्यवोधस्वभावमात्मा इत्याचार्याः परिचक्षते । भोक्तैव केवलं न कर्ता इति साख्याः सङ्गिरन्ते । चिद्रपः कर्नृ त्वादिरहितः परस्मादभिन्नः प्रत्यगात्मा इत्योपनिषदाः भाषन्ते । एवं प्रसिद्धे धर्मणि विशेषतः विप्रतिपत्तौ तद्विशेषसंशयः युज्यते ।

एवमागतासु विप्रतिपत्तिषु अन्याः सर्वाः स्वभाष्ये खण्ड्यित्वा आचार्यः शङ्करः चिद्रपः कर्नृ त्वादिरहितः परस्माद्भितः प्रत्यगात्मा इति मत व्यवस्थाप्रशितु श्वातीममा न्याप्यात —

एको देवः सर्वभूतेषु गुढः सर्वव्यापो सर्वविश्वान्तरात्मा । राष्ट्री अजो नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणः साक्षी चैता केवलो निर्मु णश्चा।

(स्वे० उ० ६-११) इति । यदा त्रेदान्तवाक्येभ्यः यथार्थभूतस्यातमनः साक्षातकारः भवति तदा आविद्यक्षिमं संसारं तीर्त्वा स्वस्वरूपे एकरवं प्राप्तिति पुरुषः इति स्वसिद्धान्तं स्थापयति भगवान् शङ्कराचार्यः।

## ६) बह्मणि प्रसाणस् :-

जीवब्रह्मणोः एकता उच्यते, जीवस्तु ज्ञातः ब्रह्म तु न ज्ञातम्, अज्ञाते ब्रह्मणि कथमेकता ? यदि ब्रह्म ज्ञातिमत्युच्यते तर्हि कि प्रमाणम्? इति विचारे पूर्वपक्षी वदित - ननु ब्रह्मज्ञाने प्रत्यक्षां न प्रमाणं भवति, यतः ब्रह्म अतीन्द्रियपदार्थत्वेनोच्यते । अतीन्द्रियं न कदापि प्रत्यक्षी-क्रियते । अनुमानेनापि ब्रह्म न सिध्यति । तत्र कारणमतद् भवति यत्र साध्यस्य व्याप्यं लिङ्गं तिष्ठिति तद्नुमानमित्युच्यते । अत्र तु ब्रह्मणः व्याप्यत्वेन लिङ्गमेव नास्ति । लिङ्गाभावात् अनुमानेन ब्रह्म साध्यतुं न शवयते । उपमानप्रमाणं तु नियतिवषयात्मकत्वात् तेन ब्रह्म न लक्ष्यते । ब्रह्मणि आगमप्रमाणमस्ति इत्यपि वस्तुं न शवयते । यतः 'यतो वाचो निर्वतन्ते'' (ते० उ० २-६) इत्यादिश्रुत्या एव आगमेन ब्रह्मप्रमाणागम्यमिति प्रसारितम् । तस्मात् ब्रह्मणि प्रमाणं न सिध्यति । असिद्धे ब्रह्मणि कथं जीवात्मनः एकत्विमिति चेत् - उच्यते ।

प्रत्यक्षानुमानोपमानानां प्रमाणानां ब्रह्म विषयत्वाभावात् इमानि ब्रह्मणि ब्रह्मसाधने न क्षमन्ते । अन्तिममागमप्रमाणमस्त्येव । तेन ब्रह्मणः अस्तित्वे ब्रह्मस्वरूपज्ञाने प्रमाणत्त्वमस्त्येव । तथाहि -"त त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि" (वृऽ उ० ३-६-२६) 'सदेव सौम्येदमग्र आसीत्" (छ०उ० ६-१-२) 'प्रज्ञानं ब्रह्म" "आनन्दो ब्रह्म" इत्यादिभिः श्रुतिभिः ब्रह्म आगमगम्यप्वेनोक्तम् । यद्युच्येत यतो वाचो निवर्तन्ते इति श्रुत्या अगम्यत्वं प्रसाधितमिति । तस्य प्रत्युत्तरमेतद् भवितुं शक्यते यत् श्रुतिरेव ब्रह्मस्वरूपं निषेधितं, सा एव श्रुतिः अन्यत्र ब्रह्मस्वरूपं प्रतिपादयित इति हेतोः व्यवहारिकसत्यत्वेन ब्रह्मस्वरूपं बोधियतुं न शक्यते इति तस्याः श्रुतेरभिप्रायः इति ।

## ६) अध्यासिववेचनम् :-

"अध्यासो नाम अतिस्मस्तद्बुद्धिः" इति निश्चीयते भाष्यकारेण ।
तद्यथा - पुत्रभार्यादिषु विकलेषु सकलेषु वा अहमेव विकलः सकलो वेति
वाह्यधर्मान् अध्यस्यति । स्थूलोऽहं कृशोऽहं गौरोऽहं तिष्ठामि गच्छामि
लङ्घ्यामि इत्यादि देहधर्मान् स्वात्मिन अध्यस्यति । तथा इन्द्रियधर्मान्मूकत्वम्, काणत्वम्, क्लोवत्वम्, विधरत्वम्, अन्धत्विमत्यादीन् वृद्धीन्
अतिस्मन्नात्मिन कल्पयति । एवमन्तःकरणधर्मान् - काम-सङ्कल्पविचिकित्साध्यवसायादीन् शुद्धात्मिन आरोपयति । एवमहंप्रत्यियनम्भेषः
स्वप्रवारसाक्षिणि प्रत्यगात्मन्यध्यस्य, तं च प्रत्यगात्मानं सर्वसाक्षणः
तिद्धपर्ययेण अन्तःकरणादिषु अध्यस्यति ।

एवं भाष्यकाराः अध्यासस्वरूपविचारं प्रतिपाद्य जनानां सम्यगववोधनाय सूत्रवत् वाक्यमेकमुदाजहार-"पश्चादिभिश्चाविशेषात्" इति । यथा हि पश्चादयः शब्दादिभिः श्रोत्रादीनां सम्बन्धे सित शब्दादिविज्ञाने प्रतिक्ले च ततो निर्वतन्ते, अनुकूले च प्रवर्तन्ते, यथा दण्डोद्यतकरं पुरुपमिभमुखमुपलभ्य मां हन्तुमयमिच्छतीति पलायितुमारभन्ते, हः तत्तृणपूर्णपाणिमुपलभ्य तं प्रत्यभिमुखीभवन्ति एवं पुरुषा अपि वयुत्पत्तचित्ताः क्रद्द्यीनाक्रोशतः खड्गोद्यतकरान् चलवतः उपलभ्य ततो निवर्तन्ते, तद्विपरीतान् प्रति प्रवर्तन्ते । अतः आत्मनः पशोश्च समानः प्रमाणप्रमेयव्यवहारः । पश्चादीनां च प्रसिद्धोऽविवेक-पुरस्सरः प्रत्यक्षादिव्यवहारः । तत्सामान्यदर्शनात् व्युत्पत्तिमतामिष षुरुषाणां प्रत्यक्षादिव्यवहारः तत्कालः समान इति निश्चीयते । एवमनादिरनन्तः नैर्साकोऽध्यासः मिथ्याप्रत्ययख्यः कर्नृत्वभोवतृत्व-प्रवर्तकः सर्वलोकप्रत्यक्षः इति अध्यासविचारः पर्यवसितः ।

## १०) सत्तानैविध्यविचारः :-

भवति अस्माकं त्रिविधात्मिकायाः सत्तायाः विचारः । पारमाधिकी, व्यवहारिको, प्रातिभासिकी चेति सत्तात्रयम् । तत्र प्रातिभासिकीसत्तायाः उदाहरणम् - इदं रजतिमिति । यद्यपि वाक्ये- ऽस्मिन् ज्ञानद्वयं तिष्ठिति - एकिमिदिमिति पारमाधिकं ज्ञानम् अन्यत् रजतिमिति प्रातिभासिकं ज्ञानं तिष्ठिति, तथापि प्रतिभासमानकाले ज्ञानमेकमेव तिष्ठिति - रजतज्ञानमयवा शुक्तिज्ञानिमिति । यतः परमार्थ- भूतायां शुक्तिकायां रजतस्यारोपः त्रियते । आरोपितत्वात् फलात्मकं ज्ञानमेकमेव । चोक्तं सुरेश्वराचार्यण स्ववार्तिके—

शुक्तीदमंशचैतन्यस्थिताऽविद्या विजृम्भते ।
रागादिदोषसंस्कारसिचवा रजतात्मना ।।
इदमाकारवृत्त्यन्तचैतन्यस्था तथाविधा ।
विवर्तते तद्रजतज्ञानाभासात्मनाऽप्यसौ ।।
सत्यमिथ्यात्मनोरैक्यादेकस्तद्विषयो मनः ।
तदापत्तफलेकत्वाज्ज्ञानैक्यमुपचर्यते ।।

#### इति ।

व्यवहारिको चिन्ता अत्र तिष्ठति – अस्माभिः व्यावहारिक-दशायां जाग्रत्वप्नसुषुप्त्यवस्थासु आत्मज्ञानसाक्षात्कारपर्यन्तं सर्वैः इष्यमाणत्वेन अनुभूयमानत्वेन च ये सन्ति विषयाः तेषां ह्यः अद्य श्वः इति कालत्रयाव।ध्यत्वेन या अस्ति सत्ता सा व्यावहारिकसत्यत्वेनोच्यते इति । यथा - सोऽहम्, घटपटाद्यः ।

व्रह्मणः सत्ता पारमाधिको इत्युच्यते । एतद् ब्रह्म त्रिकाला-वाध्यत्वेन कथ्यते । अत्र त्रिकालावाध्यत्वं परमार्थत्वेनोच्यते । ब्रह्मज्ञानानन्तरं पुनरपि तस्य जीवस्य जन्म नास्ति इत्यतः परमार्थत्वेन इयं सत्ता स्वीक्रियते । इयं सत्ता केवलमागमप्रमाणगम्या भवति । त्रिविधानां सत्तानां स्वरूपमेवं प्रतिपादितं वेदान्तग्रन्थेषु— कालत्रये जातृकाले प्रतीतिसमये तथा। वाधाभावात् पदार्थानां सत्त्वं त्रैविध्यमिष्यते ॥ तात्विकं वृह्मणा सत्त्वं व्योमादेव्यविहारिकम्। शुक्त्यादेरर्थं जातस्य प्रातिभासिकमिष्यते ॥ लौकिकेन प्रमाणेन यद् वाध्यं लौकिकेऽवधौ। तत् प्रातिभासिकं सत्वं वाध्यं सत्येव मातरि॥ वैद्केन प्रमाणेन यद् वाध्यं वैद्केऽवधौ। तद् व्यावहारिकं सत्वं वाध्यं मात्रा सदेव तत्।।

इति । अर्थात् ब्रह्मणः तात्विको सत्ता पारमाथिको, आकाणादीनां सत्ता व्यावहारिको, णुक्त्यादिषु रजतादिष्रतीतिरूपा या सत्ता सा प्रातिभासिको इति सत्तात्रयाणां विचारः।

## ११) मायाविद्ययोः स्वरूपविवेचनम् :-

सत्वरजस्तमोगुणात्मिका या प्रकृतिः सा द्विविधा - शुद्धसत्व-प्रधाना,मिलनसत्वप्रधाना चेति । तत्र शुद्धसत्वप्रधाना माया इत्युच्यते । मिलनसत्वप्रधाना अविद्या इत्युच्यते । चोक्तः पञ्चद्रयाम् -

> सत्वशुद्धचिशुद्धाभ्यां मायाविद्ये च ते मते ।। मायाविम्वो वशीकृत्य तां स्यात्सर्वज्ञ ईश्वरः । अविद्यावशगस्त्वन्यः तद् वैचित्रयाद्नेकधा ॥(पञ्च०१-१६-१७)

इति । तथा च ब्रह्म मायामयमिवद्यामयमिति द्विविधत्वेन व्यवह्यिते व्यवहारिकद्यायाम् । व्यावहारिकद्यायामित्युक्तत्वात् परमार्थतः एकः ब्रह्म इत्यथंतः सिद्धम् । शुक्तिरजतिमत्यत्र भवति यद् भानं तदिवद्यायाः परिणामः, न तु मायायाः इति वेदान्तप्रन्थे सुष्टु प्रतिपादितम् । समान्यतः स्वभावतश्च प्रश्नोऽयमुदेति यत् मायाविद्ये परस्परमिन्ने उत भिन्ने इति । अस्योत्तरत्वेन उपरि प्रतिपादितः श्लोकः भवति । अस्मात् श्लोकात् मायाविद्ये परस्परं भिन्ने स्तः तत्तदुपाधिवशेन इति सिद्धम् । स्वाश्ययम्प्यामोहयन्ती कर्तुं रिच्छाम-

नुसरन्ती माया, तद्विपरीता अविद्या इति तथोः लक्षणमुक्तम्। केचन बद्नित-अविद्यायां थे धर्माः सन्ति-अनिर्वचनीयता,तत्त्वप्रतीतिप्रतिवनधकता, विपरीतज्ञानावभासकता इत्येते मायायामपि सन्तीति कृत्वा परमार्थतः मायाधिद्ये इति एक तत्त्विमिति । एते "भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः" इति श्रुतिमुपोद्वलकत्वेन स्वीकुर्वन्ति । मतमेतद् तेषामेव भवति ।

ब्रह्मणि शक्तिद्वयमस्तीति उच्यते - एका विक्षेपारिमका अन्या आवरणारिमका इति । भवत्ययं घलोकः-

> माया विक्षिपदज्ञानमीशेच्छा वशवितता। अविगाऽच्छादयत्तत्वं स्वातन्त्र्यानुविधायिका ॥

इति । अयं भावः - विक्षेपशक्तिविशिष्टपरमात्मनः इच्छानुसारं वशीकृतं यदज्ञानं तत् माया इत्युच्यते । आवरणशक्तिविशिष्टपरमात्मनः स्वतन्त्रत्वेन वर्तमानं यदज्ञानं तत् अविद्या इत्युच्यते। अनेन अयं निष्कर्षः - अवस्था एवमुपाधिभदेन मायाविद्ययोः भेदः भासितः भवति । यदि एतौ आत्मनः शक्तित्वेन स्वीकियते तिह ब्रह्म एकं वस्तु इत्यभ्युपगमात् तस्य शक्तिरिप एका एव भवितुमहति इति व्यवहारात् मायाविद्ये भेदाभेदत्वेन वर्तते इत्यपि वक्तुं शक्यते। सिद्धे च सित भेदाभेदे, तयोः एकत्वमपि सिध्यति इति एकत्ववादिनां पक्षः।

#### १२) अविद्यायाः प्रमाणम् :-

इदानीमेक: प्रश्न: समुदेति यत् अविद्याया: अस्तित्वे कि प्रमाणमिति? समाधानःवेन "अहमजः, मामन्यं च न जानामि" इत्यादि सांव्यवहारिकं वचनमेव अविदायाः सत्वे प्रमाणं भवति इत्युच्यते । एताहशः प्रत्यक्षानुभवः सर्वेषु प्राणिषु दरीहश्यते तत्तद्वयवहारद्शायाम्। अस्मिन् अनुभवे आत्माश्रयत्वेन वाह्याध्यात्मनि व्यक्तायाः एकस्या जडात्मिकशक्तेरनुभूतिस्तिष्ठिति। एतदनुभूयमानमज्ञानं ज्ञानस्याभाव-रूपमपि न भवति । किन्तु ज्ञानभिन्नाभावरूपातिरिक्तः अन्यः पदार्थः

इत्युच्यते । यतो हि पदार्थत्वेन स्वीकृतमेतद् अज्ञानं वस्तु भावरूपत्वेन हश्यमानप्रपञ्चस्य उपादानकारणं भवति । यदि इयमविद्या ज्ञानाभावस्वरूपत्वेन चिन्त्यते तदा दृश्यमानभावरूपजगतः उपादान-कारणत्वेनास्ति इति न सिध्यति । अभावस्तु न कस्यापि उपादानत्वेन तिष्ठति ।

"अहमजः" इत्यत्र यद् भवति ज्ञानं तत् प्रत्यक्षं न भवति, अपितृ तत परोक्षज्ञानिमिति नच वाच्यम्। अत्र कारणमेतद् अस्ति-यदि परोक्ष्येण मन्यते तर्हि अनुमानादि अन्यतमप्रमाणेन तस्य ग्रहणं भविष्यति । अनुमानशब्दार्थापत्यादि त्रिष् प्रमाणेषु न केनापि अस्य ज्ञानं सिध्यति । यरमात् प्रत्यक्षेतरत्वेन यानि सन्ति कियन्ति प्रमाणानि तेषां कारणं ज्ञानं, सत्यप्येवं तानि अनुमानादीनि ज्ञानस्य कारणत्वेन तिष्ठन्ति । तद्यथा - अनुमानप्रमाणस्य हेतुः यल्लिङ्गज्ञानं, अर्थात् ज्ञातलिङ्गं तद्नुमितिजनकं भवति । शब्दजन्यवोधेऽपि शाब्दं ज्ञनम् एवमेव अर्थापत्तिस्थले अनुपपद्यमानमर्थज्ञानं कारणं भवति। अर्थात अज्ञात शब्दोऽपि शाब्द्बोधे न कारणं भवति, अत एव वधिरस्य शब्दज्ञानं नास्तीत्यूच्यते । अर्थापत्तावपि - "पीनो देवदत्तः दिवा न भुङ्बते" इत्यत्रापि देवदत्तस्य दिवाभोजनं विनापि तस्य पीनत्वेन रात्रिभोजनरू पार्थस्थे बोधकं भवत्येव । प्रकृते तु "अहमज्ञः" इत्यत्र लिङ्गादिज्ञानानामसम्भवात् तस्य परोक्षप्रतिभासत्वं न सिध्यति ।

तथाच एतित्सद्धमस्ति यत् "अहमज्ञः" इत्याद्ज्ञानाभा-विविषयकत्वेन यद् ज्ञानं तद्नुभवस्वरूपात्मकमिति । अतः तत्र अनुभवस्यापेक्षा अनिवार्यतया कर्तव्या एव । सति अनुभवे तस्याभावः न तिष्ठति । अन्तःकरणे आत्मनः अभेदभ्रमः यदा जायते तस्मिन समये आत्मान्तः करणयोः भेदप्रतीतिः नास्ति । यस्मिन्नन्तः करणे आत्मनः अध्यासः, स एवाध्यासः अन्तः करणस्य विषयाकारत्वेन परिणमति । अपिच तस्य परिणामस्य यः आश्रयः स एव ज्ञाता इति कथ्यते। अध्यास एव अविद्येति उच्यते। तथा चोक्तं शाङ्करभाष्ये—

क्ठोऽध्यायः - वेदान्तदर्शनम्

''तमेतमेवं तक्षणमध्यासं पण्डिनाः अविद्यति सन्यन्ते'' (प्र० सू० णा० भा० १-१-१, अध्यासभाष्यम्) इति । तस्मात् ''अहमज्ञः'' इति प्रत्यक्षानुभवेन अविद्यायाः सिद्धिः इति कृत्या अविद्यायां प्रत्यक्षप्रमाणं सिद्धः भवति ।

#### १३) अविद्यायाः आश्रयः :-

वाचरपतिमिश्रमहोदयानां मतानुसारमिवद्यायाः आश्रयः जीवः, एवं विषयः ब्रह्म इति । अर्थान् मायोपाधिकः ईश्वरः, अविद्योपाधिकः जीवः इत्युक्तत्वात् ब्रह्मविषयिकी अविद्या जीवाश्रिता इति सिद्धम् । एतेषां वचनानुसारं यदि ब्रह्मणि अविद्याश्रयत्वं मन्यते तिहं जीववत् ब्रह्म अपि अज्ञः इति स्यादिति । अतः जोव एव अविद्याश्रयत्वेन अस्ति इत्यभ्युपगन्तव्यम् । विवरणकाराणां संक्षेपशारीरकाणां च पन्ने त् एतन्मतं भवति – अविद्याश्रयः गुद्धचैतन्यस्वरूपः इति । एतेपामुक्तिः जीवस्तु औषाधिकः, अविद्योपाधिकरणानन्तरमेव जीवसज्ञा भवात । जीवसंज्ञायाः पूर्वं अविद्याश्रयत्वेन विशुद्धब्रह्म एवेति भवति । अभिहितं संक्षेपशारीरके—

आश्रयत्वविषयत्वभागिनी निर्विशेषचितिरेव केवला ।
पूर्वसिद्धतमसो हि पश्चिमो नाश्रयो भवति नापि गोचरः ।
इति । श्लोकार्थः स्पष्टः ।

#### १४) मिथ्यात्वविचारः :-

यद्यपि आत्मनः एकत्वे अन्यत् सर्वं मिथ्या इति सिध्यति तथापि संक्षेपेण तस्य मिथ्यात्वस्वरूपस्यापि उपवर्णनं भवति । तथा हि— दृश्यप्रपञ्चः बुद्ध्यादयश्च मिथ्याभूताः इति अस्मिन् वेदान्तशास्त्रो प्रतिपाद्यते । अद्वितीयः सः परमात्मा स्वशक्त्या विचित्ररूपेण परिदृश्यमानममुं प्रपञ्चं सृजति, अनन्तरं च सृष्टं सर्वं जगत् स्वात्मिनि विलीनं करोति । प्रपञ्चस्य जन्मनाशौ भवतः इति श्रुतिस्मृतिस्या-मभ्युपगतत्वात् दृश्यमानः प्रपञ्चः मिथ्या भवति । यद्यत् उत्पत्तिमत् तत्तत् मिथ्या भवति इति निश्चीयते । ऋग्वेदोक्तपृष्ठषसूक्तानुसारं

प्रपञ्चस्य सृष्टिरनुभ्यते साम्प्रदायिकैः। बुद्धचाद्यस्तु जीवस्य धर्माः भवन्ति । शरीरे आत्मनः प्रवेशानन्तरं तत्र तस्य बुद्धचादयः विषयानुसारं जायन्ते । यदा उपाधिभूतशरीरात् आत्मा निर्गच्छिति तदा सर्वे बुद्धचादयः तस्मिन् लीयन्ते । अतः बुद्धचाद्योऽपि मिथ्याभूताः इति कथ्यन्ते । अत एवोच्यते साम्प्रदायिकैः—

बह्य सत्यं जगन्मिथ्या अभेदः परमार्थतः । इति । परिदृश्यमानाः नामरूपादिविधिष्टाः एते जीवात्मानः, भूत-भौतिकप्रपञ्चस्य तस्मात् परमात्मनः उत्पद्यन्त इति शास्त्रादवगम्यते । अतः दृश्यमानं सर्वं मिथ्या इति अस्मदाचार्यः निश्चप्रचं निश्चीयते ।

#### १४) अहं तसते तस्वाति :-

वेदान्तनये अपि तत्त्रानि भविष्यन्ति । तद्यथा—ब्रह्म,सगुणब्रह्म, निर्णुणब्रह्म, सोपाधिकः, सर्वज्ञः, परमेश्वरः, जीवः, जीवस्वरूपम्, आत्मनः स्वयंज्योतिष्ट्वम्, जीवात्म-परमात्मनोः ऐक्यम्, तयोः जीवात्मपर-मात्मनोः अभेदप्रतिपादनम्, मात्रापिधना ईश्वरः, अविद्योपाधिना जीवः इति प्रतिपादनम्, अविद्या, माया उपाधिः, संसारस्य अनादित्वम्, सृष्टः, जगत्, सृष्टिविषये ब्रह्मणः उपादानकारणत्वं, निमित्तकारण-त्वम्, प्रपञ्चमिथ्यात्वम्, जाग्रत्स्वप्नसृषुप्त्याद्यवस्थानां प्रतिपादनः, स्वप्नदृष्टान्तः, पञ्चमहाभूतानां विवेचनं, पञ्चज्ञानेन्द्रियाणि, एवमन्तःकरणस्योत्पत्तः, पञ्च कर्मेन्द्रियाणि, तथा प्राणस्योत्पत्तः, स्थूलशरीरम्, लिङ्गशरीरम्, कारणश्रीरम्, सत्तात्रैविध्यम्, ब्रह्मणि पञ्चभूतानां लयः, सृष्टेः पूर्वं ब्रह्मणः अद्वियादनं , नामरूपात्मक-प्रपञ्चनिरूपणम्, नामरूपातोतस्य ब्रह्मणः स्वरूपप्रतिपादनिर्यादीनि तत्त्रानि प्रतिपादितानि, एवं तेषां तत्त्रानां स्वरूपिवेचनमपि सम्यक् प्रसाधितम्।

## १६) सृष्टिक्रमनिरूपणम् :-

सृष्टिविषये भवतीय श्रुतिः -

तस्माद्वा एतस्मादात्मनः आकागः सम्भूतः । आकागाद्वायुः । वायोरग्निः । अग्नेरापः । अद्भ्यः पृथिवी । पृथिव्या ओषधयः । योषधीभ्यो अन्नम् । (तै० उ० २-१)

इति । श्रुतेरस्याः अनुसारमात्मनः सकाणात् पञ्च महाभूतानि आकाणवायुतेजोजलपृथिव्याख्यानि उत्पन्नानि । पञ्चभूतानां मध्ये "सूत्रे मणिगणा इव" इति न्यायानुसारमात्मा एवास्तीत्यतः प्रपञ्चेऽपि आत्मस्वरूपमस्तीति सिद्धम् । एतेषां पञ्चभूतानां पञ्चीकरणेन प्रपञ्चः उत्पद्यते । उक्तं च पञ्चदश्याम्—

द्विधा विधाय चंकेकं चतुर्धा प्रथमं पुनः। स्वस्वेतरद्वितीयांशेर्योजनात् पञ्च पञ्च ते।।

इति । एवं क्रमेण घटपटादिरूपेण परिदृश्यमानमेतद् जगत् पञ्चभूतानां सकाणात् उत्पन्नमिति सिद्धम् ।

पांचभौतिकं शरीरिमत्युच्यते । अस्मिन् शरीरे पंचभूतानां प्रभावः कीदृशः ? इति शङ्कासमाधानत्वेनोच्यते - शरीरमेतद् पार्थवं भवति । अर्थात् पृथिव्याः अर्धाशः अस्मिन् शरीरे तिष्ठति । अविशिष्टा-धिशे भूतचतुष्टयानां चत्वारः पादांशाः तिष्ठिन्त । तथाच शरीरं पांचभौतिकं भवति । पुनण्च देहे अस्मिन् कार्यकारणत्वेन एकादशेन्द्रियाणि सन्ति, तत्र दशानामिन्द्रियाणामध्यक्षम् मनः इत्युच्यते । सन्ति पंचमहाभूतानि, तेषु एकेकिस्मिन् सन्ति त्रयो गुणाः सत्वरजस्तमांसि । तत्र आकाशादिपंचभूतेषु वर्तमानसत्त्र्वाशेन क्रमात् श्रोत्रत्वगिष्ठरसन—धाणाख्यानि पंच ज्ञानेन्द्रियाणि उत्पन्नानि । इमानि पंच इन्द्रियाणि क्रमात् शब्दादिविषयग्राहकाणि भवन्ति । सम्भूय वर्तमानैः ज्ञानेन्द्रियौः अन्तःकरणमुत्पन्नम् । तदन्तःकरणं चिदहङ्कारबुद्धिमनोरूपेण चतुर्धा भिद्यते । एवं आकाशादिपंचभूतानां रजोंशेन पंच कर्मेन्द्रियाणि वाक्पाणिपादपायूपस्थाभिधानानि उत्पन्नानि । एतेषां विषयत्वेन उत्पन्नानि । एतेषां विषयत्वेन उत्पन्नानि । एतेषां विषयत्वेन उत्पन्नानि । एतेषां विषयत्वेन उत्पन्नानिमनविसर्गानन्दारिभकाः क्रियाः प्रसिद्धाः लोके । संहितैः पंच कर्मेन्द्रियौः प्राणः उत्पन्नः । अयं प्राणः स्थानिवशेषेण वृत्तिभेदेन च

प्राणापानव्यानोद्। नसमानामिद्यायकत्त्रेन पंचश्चा व्यवहारं प्राप्नोति । पंचभूतानां तमोंशेन प्रपंचः इत्युक्ते शरीराद्यः उत्पद्यन्ते । तथा च प्रत्येकस्मिन् शरीरे गुणत्रयाणां सत्यं सिद्धम् । एवं पंचभूतानाम् माध्यमेन उत्पन्ने प्रपञ्चे, निर्मितं च शरीरे सत्यज्ञानानन्दात्मकः एकः आत्मा लीलाकैवल्येन प्रवेशं कृत्वा तत्तदूपेण भासते इति सृष्टिनिष्ठपणम् ।

#### १७) परिणासवादः :-

अहैतिनस्तावत् हिविधाः- परिणासाहैतिनः, विवर्ताहै तिनश्चेति । तत्र भास्कर - भर्नृ प्रपंच - यादवप्रकाशादयः परिणासाहैतिनः । तेषु भास्करः उपाधिपरिणासस्वीकर्ता । वृहदारण्यकव्याख्वाता भर्नृ प्रपंचः, ब्रह्मसूत्रभाष्यरचिता यादवप्रकाशश्च स्वरूपपरिणासवादमेव स्वीचक्रतुः । विवर्ताहैतवादस्तु शङ्कराचार्यसम्मतः। तत्र परिणामो नाम उपादानसमसत्ताकान्यथाभावः । विवर्तस्तु उपादानविषमसत्ता-कोऽन्यथाभावः इति परिणामविवर्तयोः भेदः ।

परिणासवादः- परिणासाद्वितिनां मते ब्रह्म सविशेषमेव । विजातीय-विशेषाणां स्वगतिविशेषाणां च ब्रह्मणि अभ्युपगमात् । परंतु एतेषां मते वस्तुतः जोवब्रह्मणोः भदानभ्युपगमात् स्िभाविकभेदस्वीकाराच्च सजातीयाः विशेषाः परं न स्वीतिश्वन्ते । एतेषां मते उपादानोपादेययोः भेदाभेदः तिश्ववन्यनं च सामानाधिकरण्यम् ।

थाचार्याः रामानुजाचार्याः अपि परिणामाद्वेतमेव उपस्थाप-यामासुः। तत्र एतावान् भदः - सिद्धान्ते हि जीवब्रह्माणोः स्वाभाविक-भेदानभ्युपगमात् भेदस्य सुस्थिरत्वेन सजातीयविशेषा अपि स्वीक्रियन्त इति सजातीय-विज्ञातीय-स्वगतविशेषणरूपविशेषत्रय-विशिष्टे ब्रह्म इति। तस्मात् एते आचार्याः विशिष्टाद्वेतमतप्रवर्तयितारः इति प्रथां प्रापुः। एतेषां मते तु स्वसिद्धान्तसम्मतपरिणामाद्वेतव्यतिरिक्तपरिणामा-द्वेतस्य वेदान्तसङ प्रहादिषु विस्तरेण निष्कासः क्रियते।

## १८) विवर्तवादः :-

विवर्ताद्वेतिनो हि मन्यन्ते – अशेषविशेषप्रत्यनीकः प्रत्यक् स्वयंज्योतिः चिन्मात्रं ब्रह्मैव परमार्थः। तद्व्यतिरिक्तः सर्वं मिथ्या। "एतद्वे सत्यकाम परं चापरं च ब्रह्म" "द्वे विद्ये वेदित्वये" इत्यादि श्रुत्यनुसारेण परमपरं चेति द्विविधं ब्रह्म आम्नातं भवति। तत्र परविद्याविषयः परं ब्रह्म निविशेषम्। तज्ज्ञानं च नित्यमोक्षकारणम्। अपरविद्याविषयः अपरं ब्रह्म सविशेषम्। तदुपासनं च गतिद्वारकत्तर-तमभावापन्नफलसाधनं क्रममुक्तिहेतुश्च। तं यथा यथोपासते तदेव भवति इति वचनेन उपासनानुगुणस्येव फलस्य निर्णयात्।

ब्रह्म च विवर्तीपादानमेव । तत्र विवर्ती नाम उपादानविषम-सत्ताकः अन्ययाभावः इति प्रागेत्रोक्तम् । ब्रह्मणः पारमाथिकसत्तावत्वात् प्रपञ्चस्य च व्यावहारिकसत्तावत्त्वात् उपादानापेक्षया विषमसत्ताकत्वम्। जगदादौ च आत्मा एक एवासीत् । स च व्योमादिसकलप्रपञ्चरूपेण परिणमति । यथा वा वीजं वृक्षरूपेण ।

ननु कथं चिन्मात्रं ब्रह्म जडरूपेण परिणामं लभते इति चेत् न। ब्रह्मणि परमार्थतः किश्चत् परिणामो नाम नास्ति। किं तिहि ?
चस्तुतः अपरिणतमेव परिणामविशिष्टिमिव भाति। एकमेव सत्
अनेकवेव च अविद्यावशात् विवर्तमानं आत्मैव, आत्मानं
चिद्रूपं जडरूपित्र बद्धितीयं सिद्धितीयिमिति च जानाित । तथा
च अविद्योपादानात्मकस्वप्नादिप्रपञ्चवत् महदादिप्रपञ्चसृष्टिः।
अत एव च 'सर्वं खित्वदं ब्रह्मा" 'आत्मैवदं सर्वम्'' ''नेह नानास्ति
किञ्चन" ''सदेव सोम्येदमप्र आसीत्'' (छा० उ० ६-२-१) इत्याद्यः
श्रुतयः अद्धेतवादमुद्घृष्यिन्त । एवमेव वेदेऽपि – ''इन्द्रो मायाभिः
षुरुक्ष ईयते'' (ऋ० स० ६ ४ ७-१८) 'क्ष्पं छ्वं प्रतिक्ष्पो वभूव तदस्य
कृष प्रतिचक्षणायं' (ऋ० स० ६-४७-१८) इत्यात्मकाः ऋचः स्फुटतयेव
भदेज्ञानस्य मायानिवन्धनत्वं प्रतिपादयन्ति। एवं श्रुत्यन्तरे भददर्शनः
निन्दा च स्पष्टा भवति – ''मृत्योस्स मृत्युमाप्नोति य इह नानैव

पश्यति" इति । ततश्च अद्वितीयं प्रह्मेव पारमाधिकं, भेदज्ञानं च अविद्योपाधिकमेव इति निश्चेतव्यम् ।

त्रहाणि न कोऽपि धर्मः अस्ति, निर्धर्मकत्वात् । कूटस्यत्वात् नित्यशुद्धवुद्धमुक्तस्वभावत्वाच्च । आहुश्च शङ्काराचार्याः वृहदारण्यको-पनिषद्भाष्ये - "न च निरवयवं विकियमाणं दृष्टः क्वचित्" (वृ०उ० शा० भा० ३-४-७) इति । अन्यत्र च - "न च निरवयवस्य (अनौपाधिक) अनेकधर्मवत्त्वे दृष्टान्तोऽस्ति" (वृ० उ० शा० भा० ६-३-१४) इति च । सर्वज्ञात्ममुनिभिरपि अयमेव सिद्धान्तः प्रतिपादितोऽस्ति संक्षेपशारीरके-

विवर्तवादस्य हि पूर्वभूमिः वेदान्तवादे परिणामवादः। व्यवस्थितेऽस्मिन् परिणामवादे स्वयं समायाति विवर्तवादः॥

इति परिणामवादोऽपि विवर्तवादौपियकः एवेति विषादीकृतम् । अमुमेव सिद्धान्तं पुरस्कृत्य कल्पतरुकारः एवमाह - वाक्यकारी हि - नासतोऽ-निस्पाद्यत्वात्, प्रवृत्त्यानर्थक्यं तु सन्वाविशेषात् इति प्रपञ्चस्य सदसत् प्रश्निन्सनेन पूर्वपक्षं प्रदर्शं "संव्यवहारमात्रत्वात्'' इति प्रपञ्चस्य अनिर्वचनीयतां सिद्धान्तयित इति । संक्षेपशारीरकेऽपि - "अद्वैतमेव परिरक्षति वाक्यकारः" इत्यभ्यधायि । तथा च – "स्वयंज्योतिषः प्रत्यवस्तुनः एकबुद्धचनधिगम्य पराग्वुद्धिगम्यधर्मवत्त्वं नैव घटते' (कृ॰ वा॰ ६-४) इति वार्तिककारसिद्धान्तोऽपि विवत्तवादानुकूल एवेति निर्णयः सुलभः भवति।

एवं समन्वयाधिकरणे आचार्याः शङ्कराः एवमाचक्षन्-"किचित् परिणामिनित्यम्, किंचित् क्टस्थिनित्यम् । इदं तु पारमाथिकं क्टस्थ- नित्यम् व्योभवत् सर्वव्यापि सर्वेविकियारिहतं नित्यतृप्तं स्वयंज्योतिः- स्वभावम् ( (त्र० मृ० १-१-४) इति । एतद् भाष्यविवरणाय प्रवृत्ताः वाचस्पतिमिश्रा अपि - परिणामतद्वतोः भेदाभेदिविकल्पनेन अनिर्वचनीय-त्वमेव इति प्रकटीच कुः । किंच सर्वरपि वादिभिः मोक्षस्य नित्यत्वं तावदङ्गीिक्यते । तच्चेदं पारमाथिकं कूटस्थनित्यत्वस्वीकत्रृंणामेव स्वरसतः सङ्गच्छते । सगुणात्मवादे कृटस्थानङ्गीकारे नित्यफलमेव

नापपादियत् शवयत् द्वा अनन्तिश्वरफलत्वं मोक्षत्वमपि उपपादियतुं न शक्यते । अतः ब्रह्मणः परिणाम्युपादानत्वं नेव युक्तम् इति विवर्तवादिवचारः ।

#### १६) स्यातिविचारः :-

आत्मख्यातिरसत्ख्यातिरख्यातिः ख्यातिमन्यथा । तथाऽनिर्वचनीयख्यातिः इत्येतत् ख्यातिपञ्चकम् ।।

इति रलोकानुसारं पञ्च ख्यातयः सन्ति इति निश्चीयते । अत्र सात्मख्यातिवादिनः सांख्याः, योगिकारच । असत्ख्यातिवादिनः वौद्धाः । अख्यातिवादिनः प्राधाकरादि मीमांसकाः । अन्यथाख्यातिवादिनः नैयायिकाः । आनर्वचनीयख्यातिवादिनः वैदान्तिनः इति पञ्च ख्यातिवादिनः भावेष्यन्ति ।

"सतः असज्जायते" इति हि वेदान्तिनां मतम्। "कारणात्मक-सत्तायाः असत्कार्यस्योत्पत्तिः" इति मायावादिनामस्माक राद्धान्तः। प्रपञ्चस्य व्यावहारिकी सत्ता स्त्रीक्रियते, न तु पारमाधिको। अतः प्रपञ्चस्य व्यावहारिकसत्ताभ्युपगमेऽांप पारमाधिकसत्तायाः अभावात् ब्रह्मणः कार्यजातं प्रपञ्चात्मकमसन्देत्युच्यते। तस्मात् सतः असर्ज्ञायते इति वेदान्तिनां मते सिद्धम्।

अत्रैतद् विवेचनीयम् यत् प्रपञ्चे पारमाधिकी सत्ता न भवतीति कृत्वा प्रपञ्चः असद्भाः इत्युक्तम्, न तु अत्यन्तासद्भेण वर्तमानं शशिविषाणवदसत्यत्वम् इति । तस्मात् कारणात् कायस्योत्पत्तिः इति अस्मिन् मते असङ्गता न भवति, यतः प्रपञ्चे व्यावहारिकी सत्ता अस्ति । सत्तागैविष्यं प्रागेवोपन्यस्तम् । अतश्च अथातो ब्रह्मिज्ञासा इति सूत्रोपज्ञानां निखिलानामपि ब्रह्मसूत्राणां ज्ञेयं यत् निर्णुणं परब्रह्म तत्परत्वमेवेति सिद्धम् । न तु उपास्यसगुणब्रह्मणि तेषां मुख्यं तात्पर्यमिति । एताहशशुद्धब्रह्मप्रतिपादकानां तत्त्वमित, अहं ब्रह्मास्मि इत्यादिश्रुतिवानयानामेव वेदत्वसुपनिषदत्वं च सिष्ट्यति । अत एव च

वाक्यानां महावाक्यत्वेन समाख्या चोपपन्ना । इतद्तरवेद्वाक्यानां च सर्वेषां स्वारिसकं न मुख्यं प्रामाण्यम् । कि तिहि, महावाक्यभेषत्वेनौतं तेषां प्रामाण्यं सिध्यतीति भावः ।

#### २०) महावाक्यचतुष्टयम् :-

सत्सु बहुषु उपनिषद्धाक्येषु महावाक्यचतुष्टयमिति व्यवहारः
कथं सङ्गच्छते इति शङ्कायामिदमुच्यते । कारणं तु अत्र भवति —
वेदाश्चत्वारः इति कृत्वा महावाक्यचतुष्टयमिति व्यवहारः । "चत्वारो
वे वेदाः" इति श्रुत्या ऋग्वेदः, यजुर्वेदः. सामवेदः, अथवंवेदः इति
वेदचतुष्टयस्य नामानि उक्तानि । चतुर्णां वेदानां मुख्यभूतत्या
उपनिषचचतुष्टयमभिहितम्। तत्र ऋग्वेद्स्य — ऐतरेयोपनिषत्, यजुर्वेदाक्तर्गतवाजसनेयसंहितायाः - वृहदारण्यकोपनिषत्, सामवेद्स्य — छान्दोग्योपनिषत्, अथवंवेदस्य- माण्ड्वयोपनिषत् इति उपनिषदां व्यवहारः।
स्वीकृतेषु उपनिषचवतुष्टयेषु ऐतरेयोपनिषदः - " प्रज्ञानं ब्रह्म "
वृहदारण्यकोपनिषदः - "अहं ब्रह्मास्मि" (वृ० उ० १-४-१०)
छान्दोग्योपनिषदः - "तत्त्वमसि" (छा० उ० ६ द-७) तथा माण्ड्वयोप=
निषदः - "अयमात्मा ब्रह्म" इति महावाक्यचतुष्टयम् । प्रथमस्तावत्
ऋग्वेदान्तर्गतः ' प्रज्ञानं ब्रह्म" इति वाक्यः विचारार्थं स्वीकृर्मः।

चक्षद्वारा निर्गतान्तःकरणवृत्युपहितचैतन्येन दर्शनयोग्यमिदं कृपादिकं पश्यति पुरुषः, एवं श्रोत्रद्वारा शब्दजातश्रवणं करोति, झाणद्वारा स्वोकरोति गन्धजातम्, वागिन्द्रियावांच्छन्नेन शब्दजातं व्याहरित, रसनेन्द्रियद्वारा स्वाद्वस्वाद् रसौ विजानाति, एवमुक्तानुक्तः सकलेन्द्रियः अन्तः करणवृतिभदेशच उपलक्षितं यच्चैतन्यमस्ति तदेवात्र प्रज्ञानिति पदेन उच्यते । उत्तममध्यमाधमेषु देवमनुष्याश्वगवादिषु देहधारिषु आकाशादिभूतेषु च जगज्जन्मादिहेतुभूतं यदेकं चेतन्यमस्ति तद् ब्रह्म द्रियुच्यते । एतेन सर्वत्रावस्थितं प्रज्ञानं व्रह्म प्रज्ञानत्वाविशेषात् मय्यपि स्थितमिति जीवब्रह्मणोरेक्यार्थवोधकमेकमेतद् महावाक्यं भवति ।

द्वितीयं वाक्यं भवति—"अहं ब्रह्मास्मि" इति । स्वभावतः देशकालवस्तुभिरपरिच्छिन्नः परिपूर्णः परमात्मा मायाकलिपतेऽस्मिन् जगति शमद्मादिसाधनसम्पन्नत्वेन विद्यासम्पादनयोग्ये मनुष्यादिशरीरे वृध्यूपलक्षितस्य सुक्ष्मशरीरस्य साक्षितया अवस्थाय प्रकाशमानः यः सः लक्षणया अहंपदेनोच्यते । अयमेव परिपूर्णः परमात्मा महावानयेऽस्मिन् व्रह्म इत्यनेन पदेन लक्षणया उक्तः। अहं ब्रह्म इति पदद्वयसामानाधि-करण्यलभ्यं जीवब्रह्मणोः ऐवयं अस्मि इति पदेन परामृश्यते इत्यतः एतद् द्वितीयं महावाक्यम्।

त्तीयं भवति - "तत्त्वमिस " इति वाक्येऽस्मिन् - "सदेव सम्येदमग्र आसीत्, एकमेबाहितीयम्' इति श्रुत्या सृष्टे: पूर्वं स्वगतादि-भेदणून्यं नामरूपरहितं यत् सद्वस्तु प्रतिपादितं भवति तदेव सृष्ट्युत्तर-कालेऽपि विचारहप्ट्या तथात्विमिति तदितिपदेन लक्ष्यते । श्रवणाचनुष्ठानेन महावाक्यार्थप्रतिपत्तः देहेन्द्रियोपलक्षितस्थूलादिशरीर-त्रयसाक्षितया तद्विलक्षणं सद्वस्तु एव वाक्यगतेन त्विमिति पदेन लक्षितं भवति । वावयस्थेन असि इति पदेन तयोः तत्त्वपदार्थयोः प्रमाणसिद्धमेकत्वं मुमक्षिरनुभूयतामिति तृतीयमहावानयविचारः।

चतुर्थम् महावावयं भवति "अयमात्मा ब्रह्म" इति । अयमिति शब्देन स्वप्रकाशापरोक्षत्वेन यः अस्ति सः उच्यते । प्राण-मन-इन्द्रियदेहसङ्घातस्य षुरुषस्य अहङ्कारादिः तथा देहे अन्तः यस्य उक्तसङ्घातस्य सः देहान्तः, तस्मात् प्रत्यगधिष्ठानतया साक्षितया च अन्तर्भृतः यः सः आत्मा इति गीयते । दृश्यत्वेन मिथ्याभूतस्य सर्वस्य आकाशादेः जगतः अधिष्ठानतया तद्वाधावधित्वेन च पारमाथिकं तत्त्वं सचिचदानन्द्लक्षण यद्र्यमस्ति तत् ब्रह्मशब्देन कथ्यते । स्वप्नकाशात्म-रूपं उक्तलक्षणं ब्रह्मस्वरूपं यस्य भवति स एव स्वप्नकाणात्मरूपः इति सिध्यति ।

एवं चतुर्णा सहावान्यानां विवेचनम्।

## २१) मोक्षनिरूपणम :-

आत्मज्ञानसाक्षात्कारः एव मोक्षः इति अद्वैतदार्शनिकाः । शाङ्करदर्शनेऽस्मिन् प्रतिपाद्यमाने मोक्षस्वरूपे आत्मज्ञानसाक्षात्कारे अनुभवस्यैव प्रामुख्यं दी ते। न तु प्रत्यक्षादिप्रमाणानामिति। अवस्याः एव हि तावत् न प्रत्यक्षादिगम्याः, प्रागेव चात्मा स्वयंसिद्धः। न हि तत्र इन्द्रियालोचनस्य प्रषमितिप्रभवस्य तर्कस्य वा अवकाशोऽस्ति। तद्विषयत्वात् । शास्त्राचार्योपदेशरूपागमस्त् अतद्धर्मनिरासकत्व-मात्रेणानुभवसिद्धमात्मानमावेदयतीति तत्र प्रमाणत्वेन उपचर्यते इत्यन्यदेतत् । उपपतिरप्यत्र प्रक्रियायामानीयमाना श्रुत्यनुगृहीता तद्विरोधितर्करूपा वेति साप्यनुभवायत्ता एवेति न पृथक् प्रमाणत्वेन परिगण्यते । अनुभवशब्देन चात्र न पातञ्जलादितन्त्रान्तरीययोगजः समाधिजन्यः तपोमन्त्रादिसिद्धिजन्यो वा प्रत्यक्षादिप्रमाणजन्यानुभवो वा वैयक्तिकवेदनादिरूपानुभवो वा व्यपदिश्यते । किं तु सर्वजनसाधारणः स्वाभाविकः एव सः मोक्षस्वरूपः, यः खल् इन्द्रियान्तः करणव्यापारानपेक्षो जाग्रदादि सर्वावस्थानां साक्षादिज्ञापकः. सर्वेरिप वादिभिः अनपलापनीयः इति सिध्यति । तस्मात् अद्वैतमते भगवता शङ्कराचार्येण मोक्षः केवलमनुभवैकवेद्य: आत्मज्ञानसाक्षात्कारः, अयमनुभवः नान्येन प्रमाणेन सिध्यति यथा "विषभक्षणवत्" इति मोक्षस्वरूपः सिद्धान्तितः । तथा च श्रुतयः---

पट्ठोऽध्यायः - वेदान्तदर्शनम

''ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति''(वृ०उ० ४-४-६) ''स वा एप महान्ज आत्मा अ जरोऽमरोऽमृतोऽभयो ब्रह्म" । बृ उ उ ० ४-४ २५) ''ब्रह्मैवेदं विश्वमिदं वरिष्ठम्" (मृ० उ० २-२-११) "आत्मैवदं सर्वम्" (छा०उ० ७-२५-२) "निष्कलं निष्क्रियं शान्तं निरवद्यं निरञ्जनम्" (श्वे० उ० ६-१६)"<sub>तत्र</sub> को मोहः कः शोकः एकत्वमनुषश्यतः" (ईशा० ७)

इत्येवभादयः स्वयमनुसन्धेयाः भविष्यन्ति । इति शङ्कराचायभ्यपगतं वेदान्तदर्यनम् ॥

## ७-१) चार्वाकदर्शनम् :-

उपनिषद्ग्रन्थानां विमर्शानुसारं मुख्यत्वेन सम्प्रदायद्वयस्य जन्म मिलिब्यति — आस्तिक - नास्तिकभेदेन । इमौ द्वाविष सम्प्रदायां समानत्वेन कालचके प्रथितौ भवतः । वैदिकयुगे इन्द्रवरूणादिवेवतानां प्रतिष्ठा सञ्जाता, एवमुपनिषत्सु निर्णुणब्रह्मणः प्रतिपादनं कृतम् । उपनिषत्सु प्रतिपादितमेतत्तत्त्वं सर्वजनसाधारणानां कृते ज्ञातव्यत्वेन अर्थवत्वं न अलभत । अतः एते सामान्यजनाः उपनिषत्सु प्रतिपाद्यमानं तत्त्वं न समिथतवन्तः । अन्ते परिणामत्वेन धर्मः एवं ज्ञानमिति परम्पराभेदेन अनुस्यूततया इदानीमिष मार्गद्वयं तिष्ठित ।

नास्तिकदर्शनं तु अनार्यवर्गस्य प्रतिनिधित्वेन अस्तिरवं प्राप्य इदानीमिष जनेषु तेष्वेषु अस्ति । एतद्र्शनं निरन्तरप्रत्यक्षपरीक्षणेन सफलत्वं प्राप्तम् । एते श्रुतीनां प्रामाण्यं केनापि प्रकारेण न स्वीकरिष्यन्ति । अतः एते वेदवाह्याः इति कथ्यन्ते । एतैः प्रतिपाद्यमानं तत्त्वं आस्तिकमतविरोधित्वेन अस्तीति कृत्वा एते चार्वाकादयः नास्तिकाः इत्युच्यन्ते । नास्तिकाः भौतिकवादिनः ।

एवं नास्तिकदर्शनेषु चार्वाकः भवति जडवादी । अस्य मतानुसारं प्रत्यक्षमेकमेव प्रमाणं तिष्ठति । अनुमानशब्दाद्यः अप्रत्यक्षप्रमाणत्वेन स्वीक्रियन्ते । सर्वे विषयाः सन्दिग्धाः अथवा भ्रमपूर्वकाः इत्येषां सिद्धान्तः । अतः प्रत्यक्षप्रमाणेन ज्ञातवस्तुनामतिरिक्तत्वेन अन्यत् न किमणि वस्तु अस्तित्वं भजते इति एतेषां विचारः । केचन चार्वाकाः

निकृष्ठभूतानां इन्द्रियसुखसम्पादनमेव स्वजीवनस्य आद्र्णं मन्यते । चार्वाकानां मध्ये वर्गद्वयं तिष्ठति - धूर्तसुशिक्षितभदेन । तत्र ध्रतीः अशिक्षिताः इति कृत्वा ते इन्द्रियादिविषयलम्पटाः भवन्ति । अन्ये सुशिक्षिताः उत्कृष्टसुखस्य अनुसरणं करिष्यन्ति । एतद्र्थमेते लिलतकलानामभ्यासं कुर्वन्ति । सर्वे चार्वाकाः न स्वार्थसुखिनः, सामाजिकव्यवस्थास्थापनार्थं केचन स्वसुखं परित्यज्यन्ति, ये राजानं ईश्वरत्वेन मन्यन्ते । "सूर्यः प्रत्यक्षदेवतां इति वदन्तः एते चार्वाकाः प्रत्यक्षवादिनः भवन्ति ।

## २) चार्वाकदर्शनपरिचयः :-

एतेषां मते प्रत्यक्षद्वारा एव भौतिकप्रपञ्चस्य ज्ञानं मिलिष्यति । जडप्रपञ्चः चतुर्विधभूततत्वानां मेलनेन उत्पन्नः । भूतचतुष्टयस्य नाम-वायु:, अग्नि:, जलम्, पृथिवी इति । एतेषां तत्वानां ज्ञानमस्माकं इन्द्रियद्वारा लभ्यते । प्रपञ्चे भवन्ति क्रियन्ति द्रव्याणि, इमानि सर्वाणि च भूतचतुष्टयादुत्पन्नानि । आत्मनः अस्तित्वे न किमपि प्रमाणमस्ति । जीवः भूतचतुष्टयादेव उत्पन्नः । "अहं स्थूलः" इत्यादि सांव्यवहारिकवचनेन जीवशरीरयोः न कोऽपि भेदः अस्ति, नान्भ्रयते च । जीवे एक' चैतन्यमस्ति, एतद् जीवशरीरस्य विशेषगुणत्वेन स्वोक्तियते । तस्य चैतन्यस्य उत्पत्तिः भौतिकतत्त्वेः भवति । केचन वदन्ति कथमचेतनात् चैतन्यस्योत्पत्तिः ? इति, एतत् न सत्यं वचनम् । यतः केषाञ्चन वस्तुनां सिम्भश्रणेन अन्यस्य नृतनवस्तुनः उत्पत्तिः भवितुं शक्यते । ताम्बूलचर्वणेन जिह्वायां रत्तवणस्योत्पत्तिः, अयं वर्णः पूर्व नासीत्, ताम्बूलिमिश्रितपदार्थैः अयं वर्णः उत्पन्नः । एवमेव उत्पन्नेषु वस्तुषु नूतनानां गुणानामपि आविभावः भवति । एकस्मिन्नेव वस्तुनि भिन्नभिन्नावस्थासु नृतनानां गुणानामाविर्भावः भवितुं शक्यते । यथा - कामकोधभयभोभत्साद्ष् मनुष्यस्य गुणः भिन्नत्वेन दृश्यते । यद्यपि गुडे न माद्कगुणः, सित समये तस्मिन् गुडे अयं गुणः उत्पद्यते इति तु हव्टः । भौतिकतत्त्वानां विशेषसम्मिश्रणं यदा भवति तदा

शरीरस्य निर्माणं भवति, एवं तिस्मन् शरीरे चैतन्यस्य सञ्चारोऽि जायते। शरीरस्य नाशे चैतन्यस्यापि नाशः भवति। मरणानन्तरं अविशब्दत्वेन किमपि न तिष्ठिति इत्यतः मरणानन्तरं कर्मफलभोगस्य सम्भावना मतेऽस्मिन् नास्ति।

एते ईश्वरे प्रामाण्यं न स्वीकुर्वन्ति, यतः ईश्वरक्षानं प्रत्यक्षेण न सिध्यति। ईश्वरास्तित्वमेव अप्रामाणिकत्वात् प्रपञ्चस्य सृष्टिकारण-त्वेन एकः अस्ति इति प्रश्नः एव नोदेति। "भूतचनुष्ट्यसम्मिश्रणेनेव प्रपञ्चोत्पत्तिः"इति एतेषां मतानुसारं स्वर्णादिकामना एवमीश्वराराधना च निर्राथका भवति। अतः एतेषां मतिरस्ति वेदपुरोहितेषु श्रद्धाऽदधाना मूर्खता इति। अतः बुद्धिमन्तः जनाः अधिकाधिकसुखप्राप्त्यर्थं सर्वदा प्रयत्नशीलाः भवेयुः। अन्यलक्ष्रापेक्षया सुखप्राप्तिरेव मुख्यलयभूता भविष्यति, यद्यपि सुखं दुःखिमिश्रतं भवति अथापि सुखप्रित्यागः न कर्तव्यः। "येन केन प्रकारेण प्रसिद्धो भव सत्तम" इत्युक्त्यनुसारं स्वजीवने लक्ष्यभूतसुखप्राप्त्यर्थं तन्मध्यपतितदुःखिनवारणाय सर्वदा प्रयत्नः आचरणीयः। सुखप्राप्तिरेव मोक्षः। अतः एव एतेषां सिद्धान्तः भवति — "यावज्जीवेत् सुखं जीवेत्" इति। एवं दर्शनस्यास्य परिचयः।

## ३) जडवादिवचारः :-

भारतयुगे अस्मिन् जडवादप्रवर्तकः कः इति सम्यक् वक्तुं न शानयते, परन्तु वर्तमानकाले जडवादः चार्वाकाध्युपगतत्वेन तिष्ठति । अस्यै व जड़वादस्य लोकायतमतिमत्यिष संज्ञा । यतः अयं वादः एतेषु आयतत्वेन अथवा विस्तृतत्वेन अस्ति । अतः जडवादी लोकायितक इति पर्यायवाचित्वेत भण्यते । चार्वाकमतानुसारं दर्शने एव विश्वासः कर्तव्यः इति नीतिः जार्गति । एतद्वाक्यमाधारीकृत्य जडवस्तु एव विश्वस्तुं योग्यः, यतः तदेव वस्तु हिष्टिपथमागच्छति । अत एवास्मिन् मते आत्मा, ईश्वरः, पुनर्जन्म, परलोकः, भविष्यम्, स्वर्गः, नरकम् इत्याद्यः ये आस्तिकमते अध्युपगम्यन्ते ते हिष्टिपथे नायान्ति इति कृत्वा एतेषां तत्वानां नास्तिकत्वमुच्यते । यदि तेषां तत्वानां जिज्ञासा क्रियते तिह ताहणं आचरणं स्वकपोलकित्पता, प्रलापाहं सूर्खता च स्यादिति एते भणन्ति । पृथिवी, जलम्, अग्निः, वायु इत्येते चत्वारः भौतिकपदार्थाः प्रत्यक्षेण अनुभूयन्त इत्यतः इमानि भूतचतुष्टयानि निर्णायकानि भवन्ति । एतद् भूतचतुष्टयमेव जडवादस्य मूलसाधनं भवति ।

सम्वेदनारहितत्वेन ज्ञानरूपहीनं यद्वस्तु तत् जडवस्तु भवति । जडपदार्थस्य प्रतियोगी चेतनः । सर्वाणि च वस्तूनि यदा चेतनावस्था— रूपेण जीवितावस्थारूपेण च आगमिष्यन्ति, तत्पूर्वं तानि वस्तूनि अचेतनावस्थारूपेण तिष्ठन्ति । सर्वेषां पदार्थानां प्रथमावस्था जडरूपेण अनन्तरं चंतन्यरूपेण इति चार्वाकाणां परिणामविचारः । यत् चेतनं वस्तु तत् ज्ञान-बुद्धि-अनुभूतियुक्तत्वेन तिष्ठति । अनेन प्रकारेण मनुष्यः सर्वज्येष्ठः, किन्तु अयं मनुष्यः न शार्वतः,न सर्वव्यापी इति चार्वाकाणां विचारः।

## ४) प्रमाणादिविचारः :-

मुख्यतया एतद् चार्वां कदर्शनं स्वप्नमाणसम्बन्धिविचारमवलम्ब्येव तिब्ठिति । विभिन्नप्रमाणानां विचारः भारतीयप्रमाणविज्ञानस्य एकमात्राङ्गत्वेन तिब्ठिति । तत्वज्ञानं अथवा यथार्थज्ञानं प्रमा इति कथ्यते । प्रमायाः करणं प्रमाणम् इति वाक्यात् येन यथार्थज्ञानमुदेति तत् प्रमाणमित्युच्यते । कियन्ति प्रमाणानि इत्यत्र भारतीयदर्शन-काराणां मतभेदः अस्ति । तथा हि—

> प्रत्यक्षमेकं चार्वाकाः कणाद्सुगतौ पुनः । अनुमानं च तच्चापि सांख्याः शब्द च ते अपि । न्यायैकदेशिनोऽप्येवं उपमानं च केचन । अर्थापत्त्या सहैतानि चत्वार्याह प्रभाकरः ।। अभावषष्ठान्येतानि भाट्टा वेदान्तिनस्तथा । सम्भवैति ह्ययुक्तानि तानि पौराणिका जगुः ।।

(मानसो० २-१७.२०) इति । चार्वाकमतानुसारं प्रत्यक्षामेकमात्रं

त्रमाणम् । प्रमाणानुसारं कंचलां मान्द्रयद्वारा एव विश्वासयोग्यं ज्ञानं प्राप्तोति । इन्द्रियज्ञानमेव मुख्यं ययार्थज्ञानं भवति । अस्मिन् मते अनुमानाणमादिप्रमाणनां स्थानस्याभावात् मुख्यत्वं नास्ति । यतः एतेषां नये अनुमानं निश्चयात्मकं नास्ति । तत्र अनुमानप्रमाणेन संशयरहितं वास्तविकं ज्ञानं न मिलति । यत्र कुत्रापि कविचत् स्थले काकतालीयन्यायेन चार्वाकमतेऽपि अनुमानं समीचीनतां प्राप्नोति यद्यंत्येवं, तथापि वहुषु स्थलेषु एतदनुमानमसम्बन्धार्थमेव त्रूते इति न विस्मतंत्र्यम् । अतः अनुमानं सर्वदा अवश्यं प्रामाणिकार्थवत्वेन तिष्ठिति इति नास्माभिष्ण्चते । यतः अनुमानेषु वर्तमानं प्रामाणिकत्वं न स्वाभाविकधर्मत्वेन स्वीक्रियते । अत एव कानिचन अनुमानानि प्रामाणिकानि, कानिचन अप्रमाणिकानि भवन्ति ।

## ५) कार्यकारणभावविचारः :-

चार्याकमते कार्यकारणसम्बन्धोऽपि व्याप्तित्वेन स्वीक्रियते ।
"कल्पना अनावश्यकी" इत्येषामुक्तिः । वस्तुद्वयस्य दर्शनं तदा तदा दृष्ट्वा
अनन्तरं तयोः कार्यकारणभावसम्बन्धः कल्प्यते । एतन्न समीचीनम् ।
यतो हि एवं द्वयोः पदार्थयोः सम्बन्धस्थापनार्थं तयोर्द्वयोर्मध्ये वर्तमानः
साहचर्यनियमः अलक्षितकारणेन अथवा अन्योपाधित्रशेन न निर्भरो
भवति । यावत्पर्यन्तं पदार्थद्वययोः सम्बन्धः उपाधिरहितत्वेन न
तिष्ठित तावत्पर्यन्तं अनुमानप्रमाणं समीचीनाधारत्वेन न मान्यतां
भजते । प्रत्यक्षप्रमाणद्वारा एतन्न सिध्यति यत् काऽपि व्याप्तिः
उपाधिरहिता अस्तीति । यतः प्रत्यक्षः न व्यापकत्वेन तिष्ठिति । एतद्पि
असम्भवात्मकं वचन यत् प्रत्यक्षद्वारा सर्वेषामुपाधीनां ज्ञानं प्राप्स्यते
इति । उपाधिनिरासार्थं सहायत्वेन अनुमानस्वीकरणं अनुचितं भवति,
यस्मात् अनुमानप्रमाणं स्वयं सन्दिग्धत्वेन तिष्ठिति । स्वयमसिद्धः कथं
परान् साध्यति ? इति कारणेन मतेऽस्मिन् कार्यकारणसम्बन्धोऽपि
न भवति ।

## ६) शब्हप्रमाणविचारः :-

ननु योग्यानामथवा प्रवीणव्यक्तिनां व्यवहारात्मकः शब्दः न
कि प्रमाणत्वेन स्वीक्रियते, अथवा विश्वासयोग्यपुरुषेः प्राप्तज्ञानानुसारं
वयं स्वकीयं कर्म न निर्वक्ष्यामहे ? सत्येवं कथं शब्दे प्रमाणता नास्तीति
चेत् – उच्यते । विश्वासयोग्यव्यक्तीनां ज्ञानं शब्दत्वेन मिलति ।
एवमेव श्रवणेन्द्रियेण प्रत्यक्षीक्रियते । एवं शाब्दज्ञानं द्विविधप्रत्यक्षमाध्यमेन मिलति । अत एव अस्य प्रामाणिकत्वं मन्यते । यदि शब्दात्
वस्तुवोधो जायते यत्र प्रत्यक्षभिन्नत्वेनास्ति अर्थात् शब्दात् अप्रत्यक्षवस्तुनां
वोधः न कदापि भवति । यदि भवति तिह दोषसहकृतेनैव भवति ।
एवमापादितेन शब्दप्रमाणेन प्रायः मिध्याज्ञानप्राप्तिरेव अस्माकमुदेयात् ।
केचन वदन्ति वेदः विश्वासयोग्यः इति । एतन्न समीचीनम् । यतः वेदः कः?
षुरोहितैः निमितः सन् अयं वेदः अज्ञानिनां एवं अन्धविश्वासपरायणानां
जनानां सकाशात् स्वजीवननिर्वाहाय यथाकथञ्चित् उद्घुष्टः अस्ति ।
अतः वेदः न विश्वासयोग्यः । वेदोक्तकर्मणां लाभः केवलं पुरोहितस्यैव
न त्वन्यस्य । सित चैवं को वा विश्वसिति ?

तस्मात् शब्दद्वारा प्राप्तं ज्ञानमनुमानालिम्वतं भवति । अनुमाने या सन्दिग्धता सा शब्देऽपि तिष्ठति । ज्ञानप्राप्त्यर्थं शब्दोऽपि यथार्थत्वेन निर्भरत्वेन च योग्यसाधनत्वं न भजते । अनुमानं शब्दं च विश्वासायोग्यत्वात् केवलं प्रत्यक्षमेन एकमात्रं प्रमाणिमिति चार्वांका-णामिभिनिवेशः जार्गति ।

## ७) सृद्धिवचारः :-

अचेतनात्मकस्य जडभूतप्रपञ्चस्य सृष्टिविषये अन्यदार्शनिक-मतानुसारं पञ्चभूतानामपेक्षा अस्ति । पञ्चभूतानां पञ्चीकरणेनैव प्रपञ्चः उत्पन्नः इत्युच्यते । चार्वाकमते तु भूतचतुष्टयानां माध्यमेनैव प्रपञ्चः उत्पन्नते । आकाशस्य अपेक्षा नास्ति । यतः आकाशः न प्रत्यक्षीक्रियते । अतः आकाशस्य अस्तित्वं न मनुते जार्वाकः । केवलं निर्जीवपदार्थानामेव उत्पत्तिनं भवति , किन्तु उद्भिदादि सजीवद्रब्याणामपि उत्पत्तिः भवति । प्राणिनां जन्म भूतचतुष्टयात् संयोगात् जायते । मरणानन्तरं एते प्राणिनः पुनश्च तत्वेषु भूत-चतुष्टयेषु लयं प्राष्नुवन्ति ।

## द) आस्तरवरूपविचारः :-

चार्वाकमतानुसारं प्रत्यक्षं द्विविधं वाह्यमानसभेदेन । मानस प्रत्यक्षद्वारा आन्तरिकभावानां ज्ञानप्राप्तिः सिध्यति । वाह्मप्रत्यक्षेण प्रपञ्चस्य साक्षात्कारः । आन्तरिकभावानां ज्ञानेन चैतन्यस्यापि प्रत्यक्षत्वं सिद्धम् । अयं चेतनः वाह्यजडद्रव्यज्ञानेन न ज्ञातो भवति । तथा च शरीरान्तर्गतत्वेन वर्तमाना अभीतिकसत्ता या तस्या एव आत्मा इति संज्ञा, परन्तु यस्य गुणः चैतन्यत्वेन अस्ति स इति न मन्तव्यम् । यतः चेतन्यस्य ज्ञानं प्रत्यक्षद्वारा एव भवति, अथापि एतन्न वक्तव्यम् यत् चेतन्यं अभौतिकत्वं सत् आत्मगुणत्वेनास्ति इति । आत्मा तु न कदापि प्रत्यक्षीिकयते । जडतत्विनिमितं यच्छरीरं तदेव प्रत्यक्षयोग्यं भवति । चैतन्यं तु शरीरान्तर्गतं भवति । अतः चैतन्यं शरीरगुणत्वेन स्वीक्रियते । चेतनात्मकशरीरस्यंव आत्ना इति कथनं युक्तियुक्तं भवति । तया च चैतन्यविशिष्टो देह एव आत्मा इति सिद्धम्। शरीरात्मनोः तादात्म्यानुभवः दैहिकानुभवमाध्यमेनैब भवति। यथा - अहं स्थ्लः, कृशः, काणः इत्यादिना । यदि शरीरचैतन्ययोः भेदः उच्यते तर्हि स्थूलकृशादीनां व्यवहाराणां व्याघात: स्यात् । आत्मा शरीरःवेनैव प्रत्यक्षीकियते । अतः शरीरमेव आत्मा भवित्महिति । शरीरभिन्नत्वेन आत्मनः अध्तित्वमेव नाहित इति हेतोः मरणानन्तरं सः अमरः नित्यः इति प्रश्न एव नोदेति। मरंणानन्तरं शरीरं नष्टं भवति। शरीर-नाणादेव तस्य जीवनस्यापि अन्तवत्त्व सिध्यति । तस्मात् इतरणास्त्र-काराणां रीत्या अस्माकं मते पुनर्जीवनं, भविष्यजीवनं, पुनर्जन्म, स्वर्गः, नरकः, कर्मयोगादि उपासनात्मकं न सङ्गच्छन्ते । शरीरभिन्नत्वेन आत्मा अस्ति चेत् तदानीमात्मविषयिको चिन्ता भवितु शक्यते । तस्मात् मतेऽस्मिन् देहः एव आत्मा इति सिद्धान्तः उपस्थाप्यते ।

#### ६) ईश्वरास्तित्वविचारः :-

अत्मवत् ईश्वरास्तित्वेऽिष चार्वाकाणां विश्वासो नास्ति. यतः ईश्वरोऽिष न प्रत्यक्षीित्रयते । अर्थात् चाक्षुषाप्रत्यक्षायोग्यत्वेन ईश्वरः अस्तीति कृत्वा तस्यास्तित्वे प्रमाणं नास्ति । अन्यमते जगत्कर्ता ईश्वरः इत्युच्यते । अस्माकं मते जड़तत्वानां सम्मिश्रणेन संसारात्मकस्य प्रपञ्चस्योत्पत्तिः भवति । अतः जगत्कर्तृत्वेन तस्य अभ्युपगमापेक्षा नास्ति ।

अत्रायं प्रश्नः उदेति—चार्वाकमतानुसारं वाय्वादिभूतचतुष्टयमस्ति । इमानि भूतानि सृष्टिङ्गतस्य संसारस्य उपादानकारणानि
भवन्ति । उपादानकारणव्यतिरिक्तत्वेन निमित्तकारणस्यापेक्षा अस्ति ।
यथा घटस्य कुलालवत् प्रपञ्चस्य निमित्तकारणत्वेन ईश्वरः एव
भवितुमहिति । स तु ईश्वरः उपादानकारणं स्त्रीकृत्य विचित्रमिमं
संसारं सृजति इति चेत्—न । अस्माकं मते जडतत्वानां मध्ये
तक्तत्त्वविशिष्टत्वेन स्वस्वभावः वरीविति । स्वस्वस्वभावानुसारमेव
इमानि तत्वानि संयुक्तानि भवन्ति । तत्त्वानां स्वतःसम्मिश्रणादेव
संसारस्योत्पत्तिः इति वस्यमाणत्वात् प्रपञ्चस्य सृष्ट्यर्थं ईश्वरस्य
आवश्यकता नास्ति । अस्य जगतः सृष्टिः कस्यापि उद्देशस्य पूरणाय
भविष्यति इति वक्तुं न किमपि प्रमाणमस्ति । प्रपञ्चस्योत्पत्तिः
जडतत्त्वानामाकस्मिकसंयोगात् भद् ने इत्यत्र अधिकाः युक्तयः साङ्गत्येन
तिष्ठन्ति । अतः अस्मिन् मते ईश्वरस्य अस्तित्वं नाङ्गीकियते
इत्यस्माद्वेतोः चार्वाकाः भवन्ति अनीश्वरवादिनः।

## १०) तत्त्वविचारः -

विश्वेऽस्मिन् वर्तमानानां मूलतत्त्वानां सम्बन्धे चार्वाकाणां मतं तेषां प्रमाणसम्बन्धिविचाराऽवलम्बितं भवति । यतो हि शत्यक्षभेकसात्रं प्रमाणमस्ति एतेपाम् । अतः यद्वस्तु प्रत्यक्षप्रमाणेन सिष्टपति तस्येव वस्तुनः अस्तित्वमभ्युपगम्यते । तस्मादेव आत्मा, ईश्वरः, स्वगंः, जीवस्य नित्यत्वं, अदृष्टादिविषयादि मान्यता अस्माकं शास्त्रात् न मिलति, एतेषां विषयाणां ज्ञानं प्रत्यक्षोण न भवति । परिशेषात् अस्माकं केवलजडद्रव्याणामेव प्रत्यक्षं भवति । अतः तानि तत्वान्येव सत्यत्वेन अभ्युपगन्तुं योग्यानि सन्ति । एवमस्मिन् मते जडवादस्य प्रतिपादनं क्रियते । अस्य मतानुसारं जडवस्तु एव एकमात्रं तत्त्वं भवति । इत्यदार्शनिकानुसारं यानि भवन्ति अन्यानि तत्त्वानि, तेषां तत्त्वानामुल्लेखः एतेषां प्रन्थे न मिलिष्यति, नाङ्गीक्रियते च इति तत्त्वविचारः ।

## ११) चार्वाकाभिप्रेतः मोक्षविचारः -

एतेषां मते स्वर्गनरकादिकल्पना मिथ्याभूता भवति । मीमांसकाद्यः भणन्ति— मानवजीवनस्य परमलक्ष्यत्वेन सन्ति स्वर्गाद्यः पुण्यलोकाः । स्वर्गादिषु महानानन्दः मिलिष्यति । इह लोके कृतवैदिककर्मानुष्ठानेन परलोके स्वर्गादिसुखात्मकं फलमनुभवति मनुष्यः इति । अस्योत्तरत्वेन चार्वाकाः वदन्ति – परलोकस्वर्गसुखादयः केवलं विश्वासमवलम्बिताः सन्ति । परलोक एव अस्तीति प्रत्यक्षयितुं प्रमाणमेव नास्ति । बुद्धिमान् पुरुषः एतत्सवं विचार्य पुरोहितवानये विश्वासं न विद्धति ।

नैयायिकादयः वर्णयन्ति-"आत्यन्तिकदुःखनाशात् मोक्षः" इति, केचन जन्मकारणनाशात् मरणानन्तरं मुक्तिरिति, अपरे अस्मिन्ने जन्मिन मुक्तिफलमश्रुते इति स्वस्वमतमुपक्षिपन्ति । परन्तु एतेषां सर्वेषां प्रत्युत्तरत्वेन चार्वाकस्य कथनं भवति— "मरणमेव अपवर्गः" इति । यतः आत्मा इति सत्तात्मक वस्तु एव नास्ति । अतः शारीरक-कर्मवन्धनात् आत्मनः मुक्तिः इत्येव न सिष्ट्यति । मोक्षस्यार्थः अयमिष भवितुं न शक्यते – जीवनकाले एव दुःखानामात्यन्तिकत्वमिति । अत्र कारणमेतद् भवति शरीरधारणादेव सुखदुःखयोः मध्ये अविच्छेद्य-सम्बन्धः तिष्ठति । यदि दुःखस्य न्यूनता भवति तिहं सुखस्याधिवयं

भवति, किन्तु दुःखस्य पूर्णविनाशः शरीरत्यागात् अर्थात् मरणादेव भवति - जीवितकाले अधिकाधिकेन कियत्पर्यन्तं सुखमवाप्तुं शवयते, एवं स्वजीवने दुःखानां न्यूनीकरणं कर्तुं शक्यते इति सर्वदा विविच्य बुद्धिमता पुरुषेण स्वजीवनं सुखमयं कर्तुं प्रयत्नः कार्यः । मरणानन्तरं किमिप नास्तीत्युक्तेः मरणात्पूर्वं यदनुभूत सुखं तदेव आनन्दात्मकं भवति, न त्वन्यत् । एतेषामुक्तिरस्ति - ''ऋणं कृत्वा घृतं पिव'' इति । अत एव चार्वाकाः सुखवादिनः इति कथ्यन्ते । सुखवादानुसारं जीवन-सुखभोगः एव जीवनस्य अन्तिमं लक्ष्यभूतं भवति । वदन्ति च एते चार्वाकाः—

> न स्वर्गो नापवर्गो वा नैवात्मा पारलौकिकः। नैव वर्णाश्रमादीनां क्रियाश्च फलदायिकाः।। अग्निहोत्रं त्रयोवेदास्त्रिदण्डं भस्मगुण्ठनम्। वुद्धिपौरुषहीनानां जीविकेति वृहस्पतिः।। त्रयो वेदस्य कर्तारो भण्डधूर्तनिशाचराः। जर्भरी तुर्फरीत्यादि पण्डितानां वच.स्पृतम्।।

अपिच आस्तिकदर्शनमतानुसारं धर्मार्थकाममोक्षाख्यानि सन्ति।
किन्तु चार्वाकमते कामार्था द्वावेव भवतः। धर्ममोक्षौ न स्वीक्रियेते
चार्वाकेण। यतः मोक्षस्यार्थः— पूर्णदुःखविनाशः अयं दुःखविनाशः
सरणात्पूर्वं न सिध्यति। कोऽपि षुद्धिमान् पुरुषः स्वमृत्युं न कामयते।
धर्मस्य कृते शास्त्रं प्रमाणम्, एतत् शास्त्रं न विश्वासयोग्यं भवति।
अतः धर्ममोक्षौ न पुरुषार्थो । अवशिष्टौ मध्यस्यौ द्वौ पुरुषार्थौ भवतः। यतः वुद्धिजीवी कामभोगात्मकसुखलाभाय धनस्याजनं करोति। अतः धनकामयोर्मध्ये कामः एव अन्तिमलक्ष्यत्वेन स्वीक्रियते।
अर्थात्मकं धन तु कामप्राप्त्यर्थमेकं साधनं भवति इति चार्वाकस्य मोक्षाविचारः।।

इति ।

## द-१) जैतदर्शनम् :-

जैनानां कथनानुसारं जिनमतप्रवर्तकत्वेन चतुविशतिर्तीर्थङ्कराः सन्ति । अतिप्राचीनकालादारभ्य एतेषां तीर्थङ्कराणां परम्परा आसीत् इति निश्चीयते । अस्याः परम्परायाः प्रथमतीर्थङ्करत्वेन ऋषभदेवः आसीत् । वर्धमानः अथवा महावीरनामकत्वेन प्रसिद्धः तीर्थङ्करः अन्तिमः चतुविशतितमः भवति । अस्य जन्म अस्ति किस्तपूर्वषद्-शताब्द्याम् । तीर्थङ्करस्य जिनः इत्यपरं नाम । जिनशब्दार्थः भवति – विजेता अथवा जिजीर्षुः इति । तीर्थङ्कराः एते रागद्वेषादीन् जित्वा निर्वाणात्मकं मोक्षं प्रात्नुवन्ति इत्यस्मात् कारगात् एतेषां जिन इत्यपरं नाम भवति ।

## २) जैनदर्शनपरिचयः :-

जैनदर्शने प्रत्यक्षानुक्षानणब्दाः प्रमाणत्वेन स्वीक्रियन्ते । यतः एतैः प्रमाणैः यथार्थज्ञान मिलिष्यति । अनुमानं यावत्पर्यन्तं विज्ञाननियमानुसारं भवति तावत्पर्यन्त तदनुमानेन यथार्थज्ञानमुदेति ।
विश्वासयोग्यपुरुषाणां यथावावयं श्रूयते यदा तदा तत् शब्दप्रमाणमिष सत्यं भवति । जेनमतानुसारं आध्यात्मिकविषयाणां यथार्थज्ञानं सर्वज्ञानां तीर्थज्जराणां उपदेशे अर्थात् शब्दप्रमाणेनैव मिलिष्यति । अतः प्रमाणत्रयमाधारीकृत्यैव जैनदर्शनं तिष्ठति । प्रत्यक्षप्रमाणद्वारा भौतिकद्रव्याणां ज्ञानं सिद्यति । चार्वाकमतानुसारं जैनदर्शनेऽपि भूतज्ञतुष्टयानां सिश्रणेनैव भौतिकद्रव्यस्योत्पत्तिरित्तं अभ्युपगम्यते । भूतज्ञतुष्टयातिरिक्त-

त्वेन आकाशकालधर्माधर्माणां ज्ञानमनुमानेन प्राप्नुवन्ति जेनाः। एतेपां मतानुसारं भौतिकद्रव्याणां स्थित्यर्थमाकाशस्य अस्तित्वमङ्गीकृतम्। द्रव्येषु अवस्थात्मकः परिवर्तनं कालेनैव भवति । गतिस्थित्यर्थं ऋमशः धर्माधर्मी कारणीभूतौ भवतः । अत्र धर्माधर्मी सामान्यार्थवत्त्वेन न स्वीकर्तव्यौ, किन्तु गतिस्थित्यर्थवाचकौ इति अभ्युपेयते । मतेऽस्मिन् भौतिकद्रव्याणां 'पुद्गल'' इति व्यवहारः । पञ्च पदार्थातिरिक्तत्वेन प्रत्यक्षानुमानद्वारा प्रमाणितत्वेन एकं चेतनात्मकं वस्त् अस्ति, तदेव जीवः इत्युच्यते । सुखद्ःखाद्यनेकानां आत्मगृणानामन्भवेन जीवात्मनः प्रत्यक्षज्ञानं भवति । चैतन्योत्पत्तिः जडपदार्थेभ्यः न भवति । दर्शनेऽस्मिन आत्मनः अस्तित्वं अनेन साध्यते यत् यदि न भवति चेतना शक्तिः तिह भूतचत्ष्टयमिश्रणेन सजीवशरीरस्योत्पत्तिरेव न स्यात्, एवं जीवस्य परिचालनेन शरीरान्तर्गतानामिन्द्रियाणां नियमितं कार्यं न भवेत्। यतः मरणानन्तरं शरीरस्य गतिनं दृश्यते । तस्मात सजीवद्रव्यभिन्नत्वेन चेतनः आत्मा एकः तत्वतः अस्ति इति निश्चीयते । जैनमतानुसारं पशुपक्षिमनुष्यादिषु सकलेषु स्थावरजङ्गमेषु, एवं धलिकणेषु जीवः वर्तते । परन्तु सर्वेषु स्थावरजङ्गमेषु समानत्वेन चेतनः नास्ति । वनस्पत्यादिष् वर्तमानः जीवः एकेन्द्रियत्वेन तिष्ठति, तेषां केवलं स्पर्शेन्द्रियमस्तीत्यतः स्पर्शवोधः एव जायते । निम्नश्रेणिजीवानां इन्द्रियद्वयं तिष्ठति । एवमन्येषां ऋमशः त्रीणि इन्द्रियाणि,इन्द्रियचतुष्टयं भवति । उच्चवर्गाणां मन्ष्यादीनां पञ्च इन्द्रियाणि भविष्यन्ति । तेषामिन्द्रियाणां माध्यमेनैव वस्त्ज्ञानप्राप्तिः । यावत्पर्यन्तिसिन्द्रियाणि समूद्वृद्धानि न भवन्ति तावत्पर्यन्तं शरीरवन्धने प्रविष्टस्य जीवस्य ज्ञानं सीमितमसित । यदि इन्द्रियद्वारा आत्मशक्तिरवगृण्ठिता भवति तदा सः जीवः वहुविधात्मकैः दु खैः आकान्तो भविष्यति इत्येषां नयः।

प्रत्येकस्मिन् जीवे स्वाभाविकत्वेन दर्णनज्ञानवीर्यसुखादयः अनन्ताः भवन्ति । अनन्तगुणत्वेन वर्तमानस्य जीवस्य स्वरूपं पुद्गलेन आछाद्यते । अर्थात् पुद्गलयोगेन जीवस्य वन्धनः इति निश्चीयते । कर्मनाशेन जीवस्य वन्धनात् मुक्तिर्भवति, वन्धनस्याभावे सः जीवः

स्यस्याभाविकगुणेषु एकतां प्राप्ते ति । नायच्याणः उपदेणातसक-शब्दप्रमाणेन मोक्षप्राप्तिः जायतः । एत तीर्थाङ्कराः मोक्षप्राप्त्यर्थं मार्गदर्शनं करिष्यन्ति । वन्धनात् मुक्तिसम्पादनाय आवश्यकत्वेन मार्गत्रयं तिष्ठति । यथा - प्रथमोपायः सम्यय्दर्शनात्मकः, महात्मना-मुपदेशं प्रति श्रद्धायाः स्थिरीकरणम् । द्वितीयः भवति—तेपामुपदेशानां यथार्थवोधेन सम्यग्ज्ञानसम्पादनम् । तृतीयः अस्ति— सच्चरित्रता, इयं भवति नैतिकनियमानामनुक्लाचरणात्मिका । अर्थात् स्वजीवने अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रहानां सम्यक परिपालनं भवति सच्चरित्रता । सम्यग्दर्शनज्ञानगास्त्राणां सम्मिलितप्रयोगेण वासनानां नियन्त्रण भवति, अनेन नियन्त्रणेन कर्मनाशाः, कर्मनाशात् जीवस्य म्किः । यतः पुद्गलादेव जीवः कर्माण नियुक्तः अस्ति । कर्माभावेन पूद्गलोऽपि स्वयमेव निवर्तते । अतः प्रथमतया वन्धनत्वेन हेतुतया वर्तमानस्य पुद्गलस्य नामाय प्रयत्नः कार्यः सर्वैः जीवैः। पुद्गलनाभेन जीवस्य अनन्तचत्ष्टयं मिबिष्यति । अर्थात् सः जीवः अनन्तदर्शनक्षान -शक्ति-आनन्देभ्यः प्रस्फृटितो भवति । इयमेव दशा मोक्षावस्था । जैनाः ईश्वरं न मन्यन्ते । ईश्वरस्थाने तीर्थकराणां निवेशो भवति । यतः एतेषां नये तीथंदूर एव ईश्वरवत् सर्वज्ञः एवं सर्वशिक्षतमान् भवति । एतेषा-मन्यायिनः तीर्थङ्गरान् एव आदर्शस्वरूपत्वेन मन्यन्ते । एउमेतैपां दर्शनस्य सामान्यपरिचयः।

## ३) प्रमाणविचारः :-

4 4

ज्ञानं द्विप्रकारकम् - एकमपरोक्षम् अन्यत् परोक्षं चेति । यद् ज्ञान साधारणनया अपरोक्षत्वं भजते तत् केवलमपेक्षाकृतमपरोक्षज्ञान-मित्युच्यते । इन्द्रियेः मनसा च यत् ब्राह्माभ्यन्तरिवपयाणां ज्ञानं भवित तत् अनुमानापेक्षया अवश्यापरोक्षात्मकं भवित्, किन्तु एतादृणज्ञानानां पूर्णतया अपरोक्षत्वं न मन्यते । यतः एतद् ज्ञानं इन्द्रियेः मनसा च सम्पत्स्यते । व्यावहारिकज्ञानातिरिक्तत्वेन पारमाथिकापरोक्षज्ञानमिष भवितुमर्हति । पारमाथिकज्ञानप्राप्तिस्तु कर्मवन्धननाशानन्तरं भवित । पारमाधिकापरोक्षज्ञाने आत्मनः एवं ज्ञेयवस्तुनां इन्द्रियादिसहायतां विना साक्षात् सम्वन्धस्तिष्ठति । यावत्पर्यन्तं कर्मजनितवाधानुभवः अनुभूयते तावत् एतदपरोक्षज्ञानं नीदेति । अर्थात् पुद्गलनाशानन्तरमेतद् पारमाधिकं ज्ञानं देदीप्यते ।

एतद् पारमाथिकापरोक्षज्ञानं त्रिधा भज्यते-अवधिभूतं, मनपर्यायात्मकं, केवलं चेति । तत्र अवधिज्ञानं तु यदा मनुष्यः अंशतः
स्वकर्मणः नष्टतां सम्पादयति तदा तिस्मन् एका शक्तिरुदेति । अनन्तरं
तया शक्त्या स पुरुषः अत्यन्तकृटस्थं सूक्ष्ममात्मानं एवं अस्पष्टद्रव्याणां
स्वरूप ज्ञातुं समर्थो भवति । अनेन सीमितवस्तूनां ज्ञानं प्राप्यते इत्यतः
अस्य ज्ञानस्य परिधिज्ञानमिति संज्ञा । द्वितीयं भवति – यदा मनुष्यः
रागद्वेषादिमानसिकवाधानां जेता भवति तदा अन्यव्यक्तिषु वर्त्तमानं
ज्ञानमेवं भूतानां विचारात्मकं ज्ञानं प्राप्नोति । अन्येषां मनसं प्रवेशं
करोति इत्यतः एतद् ज्ञानं मनः पर्यापत्वेनोच्यते । यदा ज्ञानवाधकत्वेन
वर्त्तमानानि यानि सर्वाणि कर्माणि तानि आत्मनः सकाशात् सम्पूर्णतया
नष्टानि भवन्ति तदा अनन्तज्ञानप्राप्तिर्जायते । अस्यैव ज्ञानस्य केवलज्ञानमिति व्यवहारः ।

जेनदर्शनानुसारं मितज्ञानम् श्रुतज्ञानम् इति ज्ञानद्वयम् । मितज्ञानं नाम निद्वयेभ्यः एवं मनसः प्राप्तं यद् ज्ञानं तद् भवति । श्रुतज्ञानं भवति शब्दज्ञानम् । एतेषु ज्ञानपञ्चकेषु मितज्ञान-श्रुतज्ञानाविधज्ञानेषु दोषस्य सम्भावना वर्त्तते । किन्तु मनःपर्यायज्ञानं केवलज्ञानिमिति द्वयं सर्वथा दोषरहितत्वेन तिष्ठिति । साधारणतः दर्शनेऽस्मिन् अन्यदृशंनानुसारं प्रत्यक्षानुमानशब्दाः प्रमाणत्वेन त्रीणि स्वीक्रियन्ते ।

## ४) स्याद्वादिवचारः :-

जननये एकपरामर्शवस्तुना एकस्यैव धर्मस्य वोधः जायते। वस्तुनि भिन्नविभिन्नप्रकारेण प्रत्यक्षपरोक्षात्मकानि ज्ञानानि उत्पद्यन्ते। अनेन एतत्स्पर्टं भवति यत् वस्तुनि अनेकधर्माः तिष्ठन्ति । अतः

एतेषां कथनं भवति अनन्तधर्मकं वस्तु इति । केवलज्ञानद्वारा वस्तूना-मनेके धर्माः प्रत्यक्षीक्रियन्ते । अपितु साधारणजनस्य एकस्मिन् समये वस्तुनि एका दृष्टिः भवितुं शक्यते । अत एव सः तस्मिन् वस्तुनि एकमेव धर्मं जानाति । वस्तुनः अस्यांशिकस्य नयः इत्युच्यते । नयति प्रापयति सम्वेदनम् आरोहयतीति नयः, प्रमाणप्रवृत्तेः उत्तरकालभावी परामर्शः भवति । विभिन्नदर्शनेषु भिन्नभिन्नत्वेन संसारस्य वर्णनं लक्यते । अत्र कारणमेतद्स्ति सर्वेषु एकाः हिटः नास्ति । अतः भिन्नभिन्नदार्शनिक-मतानुसारं स्वहिटरेव सत्यरूपा भवति । तस्मादेव जैनानां आग्रहः वर्तते यत् प्रत्येकनयारम्भे "स्यात्" इति शब्दस्य प्रयोगः कर्तव्यः इति । स्यादितिशब्देन एतत् सङ्को तितं भवति तस्य साकं प्रयुक्तवानयस्य प्रसङ्गिविशेषे सत्यत्वं निर्भरत्वेन अस्तीति । अन्यप्रसङ्गे तद् वाक्यं मिथ्याभूतमित्यपि भवेत्। तथा च विचारं दोषमुक्तत्वेन कर्नुं स्यादिति प्रयोगः अत्यन्तावश्यकः । यथा - पटं हष्ट्वा स्यात् पटः अस्ति इति व्यवहारः। स्यादिति पदस्य ज्ञानं भवति पटस्य अस्तित्वं कालविशेषेण, एवं गुणविशेषेण च अनुसरतीति। अपिच स्यादिति पदेन न कदापि भ्रमस्योत्पत्तिः भवति, यतः पटः नित्यत्वेन सर्वंब्यापित्वेन च अस्ति । पटः इति वाक्येन अनेकप्रकाराणां भ्रान्तिज्ञानानामृदयः भवति ।

अयं वादः जैनमते "स्याद्वादः" इति प्रथां प्राप्नोति । साधारण-वुद्धिमान् मनुष्यः कस्मिन्निष् वस्तुनि परामर्शन्वेन किमिष करोति तत् कर्म तस्मिन् वस्तुनि एकदेशत्वेन तिष्ठिति । अर्थात् तस्य परामर्शस्य सत्यत्वं तत्प्रसङ्गानुसारं भवति, यस्य वस्तुनः कल्पना तस्मिन् पुरुषं सदा तिष्ठिति इति स्याद्वादस्य सारभूतो अर्थः भवति ।

## ५) सप्तभङ्गीनयविचारः :-

सप्तभङ्गीनयः एवं भवति - (१) स्यात् अस्ति,(२) स्यात् नास्ति (३) स्यात् अस्ति च नास्ति च (४) स्यात् अवक्तव्यम् (५) स्यात् अस्ति च अवक्तव्यं च (६) स्यात् नास्ति च अवक्तव्यं च (७) स्यात् अस्ति च नास्ति च अवक्तव्यंच इति । जैनशास्त्रे परामर्शस्यापि नयः इत्युच्यते ।

जैनताकिकः प्रत्येकनयेन सह स्यात् इति पदं योजयित । स्यात् घटः अस्ति इत्यत्र स्यादिति पदेन घटस्य स्थान-काल वर्णादीना सङ्कोतो भवति । एतन्मतानुसारं अस्तीति बोधकपरामर्शस्य सामान्यरूपं भवति स्यात् वस्तीति । एवं घटसम्बन्धे नास्तिबोधकपरामर्शः स्यात् नास्ति वाक्यात् लभ्यते । उदाहरणं भवति - स्यात घटः न श्यामवर्णः इति । अर्थात् कोऽपि एकः विशेषः घटः विशेषस्थानादिपरिस्थितौ न श्यामवर्णः इति । अतः नास्तिवोधकपरामर्शेऽपि स्यादिति शब्दस्य प्रयोगः अत्यावश्यकः इति द्वितीयपरामर्शस्य सामान्यरूपं भवति - स्यात् नास्तीति । तृतीयः परामर्शः - स्यात् अस्ति च नास्ति चेति । एकदा घटः रक्तत्वं भजते, तथा अन्यस्मिन् समये अन्येन वर्णेनापि स्थातुं प्रभवति । अस्य घटस्य व्यक्ततासम्पादनाय संयुक्तपरामर्शस्य अपेक्षा अस्ति । घटस्य सामान्यरूपं स्यात् अस्ति च नास्ति च इत्युच्यते । अनेन एकस्मिन् वस्तुनि एकस्मिन्नेव समये अस्तित्वनास्तित्वसम्बन्धेन बोधः जायते । विभिन्नहष्ट्या विचारकरणार्थम्कः तृतीयभेदः आवश्यकः । चतुर्थः अस्ति - स्यात् अवक्तव्यः इति । सर्वसमयेषु एवं सर्वावस्थाषु च घटस्य वर्णः कीदृशः? इति प्रश्नस्योत्तरत्वेन इद्मुच्यते, अनया हष्ट्या घटस्य वर्णसम्बन्धविषये किमपि वक्तुं न शक्यते । यस्मिन् परामर्शे परस्परिवरोधिगुणानां सम्बन्धे: यूगपत यदि विचारः कार्यः तदा तस्य ययार्थेरूपं स्यात् अवक्तव्यम् इति भविष्यति । '. चमः परामर्शः - स्यात् अस्ति च अवक्तव्यं च इति । अथीत् स्यात् अपि अस्ति अवक्तव्य चास्ति इति । कयापि विशेषदृष्ट्या अस्माभिः रक्तवर्णः घटः इति वक्तुः शक्यते । किन्तु यदा हष्टे: स्पष्टिनिर्देशो न भवति तीह घटमध्ये स्थितस्य वर्णस्य वर्णनकरणं न सम्भवति । अतः व्यापकहष्ट्या घटः रक्तः एवमवक्तव्यं च भवति इति पञ्चमः । षष्ठः परामर्शः भवति - स्यात नास्ति च अवक्तव्यं चेति। अयं भवति - द्वितीयचतुर्थयोः मेलनेन। अस्य प्रकारोऽपि तथैंव भवति । अतः पुनः वक्तव्यस्यापेक्षा नास्ति । सप्तमस्तु परामर्शप्रकारः - स्यात् अस्ति च नास्ति च अवक्तव्यं चेति भवति । अयं परामर्शः तृतीय-चतुर्थपरामर्शमेलनेन सम्पत्स्यते ।

तत्र यथोक्ताः हव्टान्तादयः अत्रापि भिवच्यन्ति । पण्ठ-सप्तभौ परामशौ द्राभ्यां मेलनेन सिष्ट्यतः इति कारणात् द्वाविप पृथककथितौ इति विवेचनीयम् ।

## ६) द्रव्यविचारः :-

यस्मिन् धर्मः वर्तते स एव धर्मी इत्यभिवीयते, एवं धर्मिमध्ये वर्तमानलक्षणस्य धर्म इत्यूच्यते । धर्मिणः एव अपरं नाम द्रव्यमिति । प्रत्येकस्मिन् द्रव्ये प्रकारद्वयधर्मा तिष्ठतः - स्वरूपधर्मः एवमागन्त् कधर्मः इति । इमौ नित्यपरिवर्तनशीलत्वेन भण्येते । स्वरूपधर्मः अयं भवति-द्रव्ये सर्वदा वर्तमानः यः सः इति । एताहणधर्मं विहाय द्रव्यस्य अस्तित्व-मेव न सम्भवति । उदाहरणेन – चैतन्यमात्मनः स्वरूपिमिति । अत्रात्मिन स्वरूपधर्मत्वेन चैतन्यं स्वीक्रियते । चैतन्यस्याभावे आत्मा नास्ति इत्यतः तेन चैतन्येन आत्मनः नित्यत्वमपि प्रसाधितम् । आगन्तुकधर्मस्तु - वस्तुनि न सर्वदा तिष्ठति । एते धर्माः वस्तुनि आगमिष्यन्ति गमिष्यन्ति च । इच्छासङ्कल्पसुखदुखादयः आत्मनः परिवर्तनशीलधर्माः भवन्ति । एतैः धर्मैः द्रव्यस्यापि परिवर्तनं भवति । जैनदर्शने स्वरूपधर्मस्य गुणः इति व्यवहारः एवमागन्तुकस्य पर्यायः इति कथनं भवति । तथा च गुणः अपरिवर्तनशीलः, पर्यायः परिवर्तनशीलः इत्युच्यते । संक्षेपतः द्वियस्य परिभाषारूपेण एतदाम्नायते यत् यस्मिन् गुणः तथा पर्यायस्तिष्ठति तद् द्रब्यसिति। अय ससारः विभिन्नद्रव्याणां संयोगेन जायते । जनास्त् अस्य ससारस्य एकदृष्ट्या अनित्यत्वं प्रतिपादयन्ति । यथार्थतः नित्यपरिवर्तनद्यभौ सत्स्वरूपौ । अतः ससारः नित्यः परिवर्तनशीलरच इति बक्तव्ये नास्ति दोषः । स्याद्वादकारणेन एकंमुखेन संसारस्य नित्यता,अन्यमुखेन तस्येव परिवर्तन शीलता इत्यदोप:। द्रश्यं सत् भवति । "उत्पत्ति व्ययध्रोव्यलक्षण सत्" इति कथनेन प्रत्येकस्मिन द्रव्ये उत्पत्तिः, क्षयः, नित्यता इति लक्षणत्रयं तिष्ठति । स्वगुणकारणवशेनं द्रव्यं नित्यं भवति, यतः गुणाः न परिवर्तन्ते परिवर्तनशीलपदार्थानां उत्पत्तिः तथा अन्तवत्त्वं च भवतः इति हेतोः

अध्यमाञ्चयायः - जनव्यानम

समस्तद्रव्याणि भागद्वयेन विभज्ञति जैनाचर्याः - एकः अस्तिकायः अवरः अनस्तिकायः इति । कालः अनस्तिकायद्रव्यत्वेन स्वीकियते । अवशिष्टानि सर्वाणि आकाशादीनि द्रव्याणि अस्तिकायत्वेन भण्यन्ते । एतेषां द्रव्याणामस्तिकायत्वमनेन कारणनोच्यते - इमानि द्रव्याणि सन्ति एवं कायत्वेन भान्ति इति अस्तिकायकथनमेतेषाम । अस्तिकाय: द्विप्रकारात्मक: जीवाजीवभेदेन। आत्मनः अन्यत नाम जीव इति । जीव: द्विप्रकारः मुक्तवद्वभेदेन । मुक्ताः भवन्ति वन्धनात् मृक्ति प्राप्य ये मोक्षं प्राप्तवन्तरते । इदानीं यावत ससारे वद्धत्वेन तिष्ठिन्ति ये ते जीवाः वद्धाः इति परिगण्यन्ते । वद्धजीवेष्त्रिप भेद्द्वयं वर्तते - त्रसंस्थावरभेदेन । त्रसंजीवाः गतिमन्तः सन्ति, स्थावराः गतिहीनत्वेन स्थास्यन्ति । स्थावरजीवशरीरमपूर्णं भवति । स्थावरजीवाः पृथिवयद्नेजीवाय्व्यात्मकेन वनस्तिरूपशरीरेषु तिष्ठन्ति । स्थावरजीवाः स्पर्शेन्द्रियमात्रग्राह्याः तिष्ठन्ति । त्रसजीवेषु न्यूनाधिकः विकासः उपलभ्यते । त्रसजीवाः ऋमज्ञः द्विःत्रिचतुःपञ्चेन्द्रियात्मकाः भविष्यन्ति । सर्पादीनां त्वक् जिल्ला इति इन्द्रियद्वयम्, पिपीलिकादीनां त्वक् जिल्ला नासिका इति त्रीणि इन्द्रियाणि, मत्स्य भ्रमरादीनां - त्वक् जिह्ना, नासिका, चक्ष्रिति इद्रियचतुष्टयम्, पशुपक्षिमनुष्यादीनां पञ्च इन्द्रियाणि- त्वक् जिह्वा नासिका चक्षः श्रोत्रमिति भवन्ति । अस्तिकायः अजीवभेदेन चतुर्घा भिद्यते - धर्मः, अधर्मः, आकाशः, पृद्गलः इति एवं द्रव्यभेदविचारः।

## ८) पुद्गलादिविचारः :-

जडद्रव्यं पुद्गलः इत्युच्यते । यस्मिन् द्रव्ये संयोगविभागौ भवतः तस्य पुद्गलः इति नाम्ना व्यवहारः । जडद्रव्यःणां मध्ये संयोगः भवति एव विभागोऽपि जायते । पुद्गलस्य अतिसूक्ष्मभावः अणुः इत्युच्यते । अणुद्रयाधिकसंयोगेन संघातः अथवा स्कन्धः उत्पद्यते ।

अस्माहणानां शरोरं अन्यजडद्रव्याणुसंयोगात्मकसंघातेन निमित्तं भवति । मनः प्राणादयः जडतत्त्वेनैव निर्मिताः सन्ति । पूद्गले गुण-चत्र्टयं तिष्ठति-स्पर्शरसगन्धवर्णाः इति । एते गुणाः अण्नां मध्ये एवं संघाते च मिलिष्यन्ति । अन्यदार्शनिकमतान्सारं ज्नेमते शब्द: भौतिकगृणत्वेन च स्वीक्रियते । एतेषां कथनं भवति पृद्गलस्य आगन्तुक-परिवर्त्तनात्मककारणेन शब्दः उत्पद्यते इति। एवं पृद्गलविचारः।

आकाशस्य अस्तित्वकारणादेव अस्तिकायद्रव्याणां स्थानप्राप्ति-रस्ति । जीवपृद्गलधर्माधर्माः आकाशे स्थास्यन्ति । आकाशस्त् न हिटिगोचरो भवति । अस्यास्तित्वमनुमानेन सिध्यति । द्रव्याणां ऋमिक: विस्तार: स्थानादेव भवति, द्रव्याणां स्थानत्वेन आकाश-स्तिष्ठति । आकाशं विना अस्तिकायद्रव्याणां विकासः असम्भवः । द्रह्येण आकाशः व्याप्तत्वेन तिष्ठति, आकाशेन द्रव्यं संसारे व्याप्तं भवति । आकाशे भवति भेदद्वयम्-लोकाकाशः अलोकाकाशः इति । जीवानां एवं द्रव्याणां आश्रयत्वेन यः अस्ति सः लोकाकाशः । लोकाकाशपरत्वेन यः अस्ति आकाशः तस्य अलोकाकाशः इत्युच्यत इति आकाशिवचारः ।

अस्तिकायद्रव्यमध्ये कालस्य गणना न भवति । यतः कालः अखण्डद्रव्यत्वेन उच्यते । अखिलप्रपञ्चे एक: एव कालस्तिष्ठति । अयं कालः अवयवं विना विश्वेऽस्मिन् व्याप्तः इति स्वीक्रियते । जैनाः तत्र तत्र कालस्य भेदद्वयमङ्गीकरिष्यन्ति-पारमाथिकव्यावहारिकत्वेन। व्यावहारिककालः समयः इत्यपि उच्यते । पारमार्थिककालः कारणं भवति वर्त्तना इति । व्यवहारिककाले अन्यान्यपरिवर्त्तनमृषि कारणत्वेन तिष्ठति । यथा क्षणमुहूर्तादयः । समयस्य आरम्भः अन्तवत्त्वं च भवतः, किन्तु पारमाथिककालः नित्यः निराकारश्च भवति । पारमाथिक-कालस्य विभिन्नोपाधिद्वारा विभागकरणेन दण्डदिनमासाद्यः लभ्यन्ते इति कालविचारः ।

धर्माधर्मी क्रमणः गति-स्थित्यर्थवाचकौ भवतः । जीवादिजड-वस्तिनि गत्यर्थं सहायकद्रव्यस्य अपेक्षां करिष्यन्ति, येन कारणेन तेषां

गतेः सम्भवः स्यात् । स एव नगतिरूपः धर्मः इति प्रोच्यते । अधर्मः द्रव्याणां स्थिरीकरणार्थं सहायकत्वेन तिष्ठति । यथा वृक्षच्छाया श्रान्तस्य पथिकस्य विश्रामदानाय सहायकत्वेन तिष्ठति तद्वत अधर्मोऽपि विश्रामस्थितिसहायको भवति। धर्माधर्मौ परस्परविरोधिनौ अथापि द्वयोर्मध्ये साहश्यं तिष्ठति । धर्मः निराकारकारणत्वेन उच्यते, अधर्मः उदासीनकारणत्वेनाभिधीयते । धर्माधर्मी स्वयं न कियाशीलौ । अन्यदार्शनिकानुसारमत्र धर्माधर्मी धार्मिकार्थत्वेन न कथितौ, अपि तु विशेषपारिभाषिकार्थे प्रयुक्ती भवतः इति धर्मीधर्मयोः विचारः।

अप्टमोऽध्यापः - जेनद्रश्नम

#### ६) तत्त्वविचारः :-

प्रत्येकं वस्तु अनेकधर्मत्वेन तिष्ठाति । एतेषां वाक्यमस्ति — "अनेकधर्मकं वस्तु" इति । प्रत्येकस्मिन् वस्तुनि धर्मः द्विःप्रकारत्वेन तिष्ठति भावात्मकाभावात्मकरूपेण ! भावात्मकधर्मस्य स्वपर्यायः इति जैनाः सूचयन्ति, एवमभावात्मकस्य परपर्यायः इति । उदाहरणेन एकस्मिन् मनुष्ये आकारवर्णरूपकुलगोत्रजातिव्यवसायादयः भावात्मकधर्माः इति कथ्यन्ते । तास्मिन्नेव पुरुषे अन्यस्मात् वस्तुनः भेदोऽपि वर्तते, अयमभावा-त्मकधर्मत्वेन प्रोच्यते । यदा यस्य पुरुषस्य ज्ञानं सम्यक्तया भवितब्य तदा सः पुरुषः अन्यसर्ववस्तुभ्यः भिन्नत्वेन भाव्यः । भावात्मकधर्मापेक्षया अभावात्मकधर्माः अधिकाः, यतः मनुष्यापेक्षया अन्यवस्तुभ्यः यः भेदः स एव अभावात्मकधर्मत्वेनोच्यते । यथा- मूर्खस्वार्थधूर्तादयः । कालपरिवर्तनेन धर्मस्यापि परिवर्तनं भवति, यतः कार्यक्रमानुसारं कालानुसारं च धर्मेषु परिवर्तनं दृश्यते । परिवर्तितेषु धर्मेषु नृतनाः धर्माः उत्पत्स्यन्ते । अतः वस्तु अनन्तधर्मकं भवति । तस्मादेव पुरुषेण एक वस्तु सम्यक्तया ज्ञातव्यम्। "एको भावः सर्वथा येन हण्टः सर्वो भावः सर्वथा तेन हष्टः" इति वाक्यानुसारं सर्वज्ञः पुरुषः एव सर्वेषां वस्तूनां ज्ञानं सम्पादयति । अन्येषां च जीवानां कृते व्यवहारस्य वस्तूनामांशिकं ज्ञानं पर्याप्तं भवति । ज्ञानद्वारा एव वस्तुनः पूर्णज्ञान सम्पाद्यित्ं शक्यते इति तत्त्वविचारः।

# १०) आस्मस्तरुगिचारः :-

'वेतनालक्षणो जीवः' इति वाक्येन चेतनद्रव्यस्य कथनं भवति जोवः, अथवा आत्मा इति । विभिन्न जीवेषु चैतन्यस्य स्वरूपं, तस्य मात्रा च भिन्नभिन्नत्वेन तिष्ठित । मात्राभेदानुसारं जीवे एकं तारतस्यं भवति । तेषु तारतस्येषु सिद्धात्मानां स्थानमृत्कृष्टमासेत । यः कमीवेजयी सः सिद्धः सन् पूणंज्ञानी भवति । सर्वाधिकापेक्षया नीचजीवाः वर्त्तन्ते एकेन्द्रियपुक्ताः पृथिवयप्तेज आदयः । जीवयुक्तपदार्थेषु एतेषु सवया चेतन्याभावः दरीदृश्यते, वस्तुतः एतेष्यि स्पर्णज्ञानं तिष्ठिति । एतेपा-मपेक्षया पञ्चेन्द्रिययुक्ते षु जीवेषु चेतनः मध्यमत्वेन तिष्ठिति । ज्ञाना-नाप्तये जीवः एवाधिकारी, स एव कमकर्ता च भवति । कर्मकरणात् मुखदु खादीनां भोगोऽपि तस्यैव भवति । आत्मा स्वयं प्रकाशितः सन् अन्यानपि प्रकाशयाते । स तु नित्यः, तिष्मिन् अवस्थाः परिणमन्ते । शरीरभिन्नत्वेन वर्त्तमानस्य तस्य अस्तित्वं आत्मानुभूत्या एव प्रमाणितं भवति । अयं जीवः शरीरं सर्वत्र व्याप्य तिष्ठिति ।

सञ्चितकर्मानुसारमयं जीवः चक्रनेमिक्रमेण जन्मात् जन्म इति
अनेकशरीरधारणं करोति । यथा दीपः सर्वत्र प्रकाशते तथा जीवः
शरीरे आकेशनखादिना प्रकाशते । जीवः न सर्वव्यापी, अस्य व्यापकत्वं
शरीरमात्रं यावत् भवति । शरीरगतविषयणामेव अपरोक्षज्ञानं सम्पादयति
जीवः । चैतन्यं शरीरान्तः एव तिष्ठति न विहः । सजीवशरीरस्य
प्रत्येकावयवेषु हर्यते चैतन्यस्य वोधः । अतः आत्मनः स्वरूपलक्षणत्वेन
चैतन्यमस्तीति मत्वापि सम्पूर्णशरीरे तस्यास्तित्वाभ्युपगमः युक्तियुक्त
एव भवति । शरीरान्तर्गतस्यात्मनः व्यापकत्वं नामं शरीरस्य विभिन्नभागानामनुभवेन सः साक्षात्कृतो भवतीति शरीरमात्रं तस्य व्यापकत्वम्,
न तु शरीरभिन्नेषु अन्येषु द्रव्येषु तस्य व्यापकता । यिस्मन् शरीरे
एकात्मा तिष्ठित तत्र अपरस्यात्मनः सन्निवेशोऽपि भवितुं शक्यते इति
जनानां सिद्धान्तः । यथा एकस्मिन्नेव प्रकोष्ठे एकेन दीपेन सह
अन्यस्य दीपस्य जानं भवितुं युज्यते तद्वत्। 'यहं सुवी' इत्यादि

व्यवहारमाध्यमेनापि प्रत्यक्षज्ञानेनेव आत्यनः अभितः प्रत्यक्षान् । एवमेव अन्येः दुःखस्मृत्याद्यात्मगुणैः अपि आत्याः प्रत्यक्षानुभूतिः भवति ।

परोक्षप्रमाणेनापि आत्मनः अस्तित्वं सिध्यति । इच्छानुसारं णरीरं परिचालयित । णरीरस्यास्य परिचालने एकस्यापेक्षा भवति स एव आत्मा इत्युच्यते । यथा रथस्य परिचालनार्थं एकस्य पृष्ठपात्मक-चैतन्यस्यापेक्षा अस्ति, स एव सारिथिरित्युच्यते तद्धद्यापि । ज्ञान-सम्पादनार्यं प्रत्येकमनुष्यस्य विभिन्नसाधनानि चक्षुरादीनि इन्द्रियाणि सन्ति । इन्द्रियद्वारा ज्ञानप्राप्त्यर्थं प्रयोजनकर्तुरपेक्षा अस्ति । यः कत्तां स एव आत्मा इति युक्त्या आत्मस्वरूपं सिध्यति । पुनष्च प्ररोतिन्त्रत्यर्थं निमित्तकारणत्वेन स एव तिष्ठति । यथा- घटस्य उपादान-कारणत्वेन मृत्, निमित्तकारत्वेन कुलालः इति इष्टः एवमेव चैतन्योपादानकत्वेन शरीरे भवति यः अत्मा स एव जन्मान्तर्रस्वीकरणे निमित्तत्वेन तिष्ठति । एतादृशे युक्तिमिश्च आत्मनः अस्तित्वं सिद्धम् इति आत्मस्वरूपविवेचनम् ।

## ११) जीवस्य बन्धनविचारः :-

सामान्यतया वन्धनस्यार्थो भवति जन्मग्रहणमिति । विभिन्न-दार्शानिकमतानुसारं संसारात्मनोः सम्बधं भिन्नं-भिन्नाः आलोचनाः प्रस्तुताः सन्ति । विचारभेदमनुसृत्य वन्धनात्मकसम्बन्धार्थेऽपि तेषु पृथक् मतभदोऽपि हत्यते । जनमतानुसारं जीवव्येव वन्धनं, तेन दुःखमाक् भवति जीवः । जीवस्तु चेतनात्मकं द्रव्यमिति प्रागेवोक्तम् । अय स्वभावतः पूर्णः, यथार्थतः अनन्तरच भवति, किन्तु अस्य शरीर धारणकरणेन अनेकाः वाधाः भोक्तव्यत्वेन पुरतः आगच्छन्ति । यदि वाधानां निरासो जायते तदा स एव अनन्तचतुष्टयं प्राप्नोति । यथा आकाशे मेघापसरणेन सूर्यः सकलपृथिवीमिषां स्वप्नकाशेन प्रकाशयति तथा वाधानां निवृत्तीकरणेन जीवः अनन्तज्ञानादि अन्यान्तर्निहत-गुणान् साक्षात्करोति ।

नतु के एने वाधाः ? वाधा कयंप्रकारेण जीवणनव्याभाविक-गुणान् आच्छा इयति इति चेत् - उच्यते । शरीरादेव जावस्य वन्धन भवति । अनेनैव कारणेन जीवगतगुणाः अभिभूताः भवन्ति । पुद्गलात् गरीरमुत्पचते । तथा विशेषणिलपकलासम्पादनाय विशेषज्ञानघटितस्य णिल्पिनः अपेक्षा लोके इच्टा एवमेव विशेषप्रकारणरीरसम्यादनाय विशेषात्मकपुद्गलस्यापेक्षा अस्ति । जीवगनप्रवृतिद्वारा णरीरस्य निर्माणं भवति, अर्थात् जीवः स्वसंस्कारवणेनैव गरीरवारणं करोति । पूर्वजन्मकर्मानुसारं अस्मिन् जन्मनि आचारविचारवचनादिवासनानि उत्पद्यन्ते । इयं वासना त् भृक्तवा एव नश्यति । फलमेतद् भवति यत् येन विशेषप्रकारात्मकस्य गरीरस्य उत्पत्तिर्भवति ताहणं पृद्गलं शरीरं म्बवशे आनयति । अतः जीवः स्वकर्मान्सारमेव णरीरधारणं कृत्वा लोकेऽस्मिन् व्यस्तचित्तो भवति। जीवः शरीरस्य निमितकारणत्वेन निष्ठति, अस्यैव शरीरस्य उपादानकारणत्वेन पृदगलः अस्ति । णरीरमिति पदेन केवलं स्थ्लशरीरं न ग्राह्मम, अपितु इन्द्रियमनः-प्राणाद्योऽपि स्वीकर्त्तव्याः, यतः येन कार्णेन जीवगतस्वाभाविकगुणाः साक्षात्त्रियन्ते । तस्मात् जीवस्य कर्मणः एव वन्धनं भवति । सकषा-यत्वात् जीवः कर्मणो योग्यान पुद्गलान् आद्तं सः वन्धः इति तस्य स्वरूपम । कर्मणः कारणत्वेन पृद्गलं तिष्ठति । अस्य नाशेन जीवस्य निर्वाणातिमका मुक्तिर्लभ्यते ।

## १२) मोक्षविचारः :-

जीव-पुद्गलयोः संयोगेन वन्धनमिति कथित । अतः जीवस्य पुद्गलवियोगादेव मोक्षः सिद्यति । पुद्गलस्य वियोगः तदा भवितुं शवस्यते यदा नवपुद्गलः आश्रवः न स्यात्, एवं जीवे पूर्वमेव प्रविष्टष्य पुद्गलस्य जीर्णता भवितव्या । नवपुद्गलः सम्वर इति उच्यते, प्रविष्टपुद्गलः निर्जरा इति भण्यते । अज्ञानमेव कपायाणां कारणत्वेन तिष्ठति । जीवे पुद्गलाश्रवः एव जीवान्तर्निहितकषायाणां कारणं भवति । कपायाणां कारणमज्ञानमिति प्रागेवोक्तम् । अर्थात् आत्मनः

एवं अन्यद्रव्याणां यथार्थज्ञानाभावकात्मादेव प्रत्येवस्मिन् जीवे धनाकोधमानमायालोमादीनामुत्पतिः जायते । अज्ञाबस्य नाणः ज्ञांनादेव
भविष्यति । अतः एव जैनमते सम्यग्ज्ञानस्य अथवा तत्त्वज्ञानस्यैव
अधिकमहत्वं दीयते । सम्यक् ज्ञानस्य प्राष्ट्रिम्त तीर्थज्ञुराणां मुक्तमहारमनामुपदेणमननादेव जायते । महात्मानः स्वयं मोक्षं लब्ध्वा अन्यान्
उपिंदज्ञति इत्यतः तस्योपदेशः लाभदायकः । उपदेणस्य मननसमये
उपदेष्ट्रम् प्रति श्रद्धाभावः अत्यावस्यकः । श्रद्धाभाः अस्याः सम्यक्
दर्शनिमिति संज्ञा । सम्यग्द्र्णनमाध्यमेनैव सम्यग्ज्ञानस्य प्राष्ट्र्णभविति ।
केवलसम्यग्ज्ञानप्राप्तिरेव मोक्षस्य न प्रतात्मिका । सम्यग्ज्ञानानुसारं
जीवनस्य पावनकारणात्मकं कर्म अत्यावश्यकम् । अतः मोक्षोपायस्य
तृतीयत्वेन सम्यवचरित्रता तिष्ठति । सम्यवचरित्रानुसारं जीवस्य
वासनेन्द्रियमनोवचनकर्मणां संयत्त्वं साध्यति शक्यते । अस्य परिणामः
स्रयं भवति यत् नूतनधर्माणां सञ्चयः पिनद्रो भवति, एवं पुरातनानि
कर्माण नष्टानि भवन्ति । फलतः तस्य पुद्रानस्यापि नाशः सम्भवति,
येन कारणेन जीवः संसारेऽस्मिन् वन्धने पतितः ।

तस्मादेव दर्शने अस्मिन् सम्यंग्दर्शनम्, सम्यंज्ञानम् सम्यक्चरित्रम् इति त्रयाणां मोक्षहेतूनां 'त्रिरत्नानि' इति संज्ञा । इमानि त्रीणि जीवस्य अलङ्करणत्वेन तिष्ठन्ति । सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चरित्राणि मोक्षामार्गः इति दर्शने अस्मिन् शिरोमणिवाक्यं भवति । यद्यप्येते जनाः शरीरभिन्नत्वेन आत्मानमभ्युपगच्छन्ति, तस्य जीवस्वरूपस्य कर्मनाशात् सोक्षः इत्यपि कथयन्ति तथापि एते वेद्स्य प्रामाण्यं न स्वीकरि-ष्यन्ति इत्यतः वेदवाह्याः भवन्ति । सर्वज्ञत्यसर्वशक्तित्वसर्वव्यापित्वेन सूक्ष्मत्वागोचरत्वेन च वर्तमानस्य ईश्वरस्य स्थाने एते तीर्थङ्करान् निवेशयन्ति इति मतेऽस्मिन् वैशिष्टचम् । वेदवाह्यत्वात् अनीश्वरत्वाच्च एतेषां दर्शनस्य नास्तिकत्वकथनमागतिमिति संक्षित्तं जैनदर्शनम् ।

# ६-१२- १) बोद्धसानम् :-

इदानीं बौद्धवर्णनस्य उपोदघातात्मकः उपक्रमः आरम्यते।
मध्ये अध्यायचतुष्ट्येन वैधापिक-सौत्रान्तिक-योगाचार-माध्यमिकवर्णनानि बुद्धतत्त्वानन्यतमानि प्रतिपाद्यन्ते। अन्ते उपसंहारेण पुन
वौद्धवर्णनं प्रतिपाद्यते। उपक्रमोपसंहारात्मकेनैकेन लिङ्गेन अध्यायचतुष्टयानां कृते वौद्धदर्शनम् इत्येव शीर्षकं दीयते। मध्ये बौद्धचतुष्टयानामवान्तरभेदः प्रदर्भते। इदानीं बौद्धदर्शनं नाम किमिति पश्यामः।

वौद्धधमंस्य प्रवर्तकः भगवान् गौतमः वुद्धः । अस्य वाल्यसमये सिद्धार्थः इति नाम आसीत् । यौवनदशायामेव अयं गृहत्यागं कृत्वा संन्यासं स्वीकृतवान् । जरामरणात्मकसंसारं दृष्टिवा अस्य मनसि अयं विश्वासः समजिन यत् जीवनं दुःखात्मकं भवतीति । अतः दुःखस्य मृक्तये सिद्धार्थः संन्यासं स्वीकृतवान् । संन्यासप्रहणं कृत्वा अयं वुद्धः दुःखस्य मृककारण किम् ? एवं दुःखनिवृत्तये उपायान्वेषणे च स्वमति निवेशयामास । अतः अयं धमंनिर्देशकानां एव प्रगादपण्डितानां सकाशे स्थित्वा आत्मविषयकशिक्षां प्रापः प्रहीतशिक्षाः । साक्षात्करणाय वपस्तेषे । वाह्यविपयेषु तपस्यादिषु सफलता न प्राप्ता इति कृत्वा सम्पूर्णतः अयमात्मनिर्भरः अभूत् । दृष्टसङ्करूपेन सह शुद्धमनसा घौरसाञ्चनां कर्नु मन्नद्धौ भूत्वा दुःखस्य रहस्यं ज्ञातुं चेष्टा कृता। अन्ते प्रयत्नानुसारमेतेषां सिद्धिः प्राप्ता । वौधिवृक्षस्य अधः उपविषय तस्यज्ञानं सम्पादितवाम् इति वृक्षस्य स्व चोधिपदमाधारीकृत्य

बोडधमी, अभवा बुद्धतोषदिष्य बन् त् बाइदलन मान द्यानी व्यवहरः

#### २) बोद्धदर्शनपरिचयः :=

बृद्धस्य मतानुसारं चत्वारि आर्यसत्यानि भवन्ति । नानि पथा-दुःखमस्ति, दुःखस्य कारणमस्ति, दुःखस्य अन्तवत्त्वसस्ति, दुःख द्भीकर्त्मृपायः अस्ति इति भविष्यन्ति । वृःखमस्ति इत्यम् सर्वे सर्वे प्राणिन: अनुभवन्ति अभ्युपगच्छन्ति च । सूक्ष्महप्ट्या बुद्धस्य अयसनुभवः थागतः दुःखं केवलविशेषावस्थेष्वेव न भवति, परन्तु संनारस्य सर्वेषां जोवानां सर्वास्विप अवस्थासु विद्यमानत्वेन प्रतिभासते । यद्धन्तु अथवा यः अनुभवः सृखत्वेन तिष्ठति तदेव वास्तवहष्ट्या दःखात्मक भवति इ।ते चत्रां मध्ये प्रथमः । द्वितीयसत्यस्य स्वस्य भवति – दूःखस्य कारणमस्तीति । कारणतत्वानुसन्धानद्वारा बुद्धेन अय ।सेद्धान्तः प्रतिपादितः । अस्मिन् संसारे भौतिकानि अथवा आध्यात्स्यानि यान वस्त्रिन, इमानि सर्वाणि कारणादेव उत्पन्नानि । कारणादना किमापे बस्तु न उत्पद्यते, अतः एव बस्तुनः अनित्यत्वमायातम् । सर्वाणि च बस्तुनि परिवर्तनशीलानि परिवत्तनशीलत्वादेव जन्म मरणस्यापि दृःखमेव कारणत्वेन तिष्ठति । या सांसारिक विषयेभ्यः अन्विष्यते तृष्णा सा एव अस्मान् जन्मनि वधनाति । सा एव तृष्णा अस्मान् विषयलोलुपान् प्रचोदयति । अस्याः कारणमस्याकमज्ञानमेव भवति । यदि विषयेभ्यः समीचीन ज्ञान पुरुषस्य उत्वद्यते तदा तृष्णाकारणस्याज्ञानस्य उत्पातेर्नं भवति । तदानीमस्याकः खुनर्जन्म नास्ति, एवं दू:खस्यापि विनाशो जायते ।

तृतीयसत्यं भवति – दुःखस्य अन्तवस्वमस्तीति । सत्यमेतद् सांसारिकजीवने स्पष्टं भवाते । दुःखस्य यत् कारण तस्य नाशानन्तरं दु खस्यापि अन्तवस्यं दृश्यते लोके । चतुर्थसायं भवति – दुःखं दूरीकर्त्तु-मुपायः । अस्मिन् अष्टौ पन्थानः सन्ति, यतः इमानि अष्टौ साधनानि भवन्ति । यथा – सम्यक् दृष्टिः, सम्यक् सङ्कृत्पः, सम्यक् वाक्, सम्यक् वार्यकः, सम्यत् आजीवः, सम्यक् ब्याय्यानः, सम्यक् स्मृति , सम्यक् समगांधः इति ते तिष्ठान्ति । एतेः अष्टसाय्रनेः अविद्या एवं तृष्णा दूरीकर्त्तः णवयते । साधनद्वारा निर्मला बुद्धिरुदेात, अनन्तर् तस्यां दृढता जायते । एवं प्रान्तिर्मालप्यति । तदा दुःखस्य पूर्णियनाणो भवति । अनेन पुनजन्मस्य सम्भावना एव न तिष्ठिति । अस्याः अवस्थायाः निर्वाणः इति संज्ञा । निर्वाणः एव मोक्षो भवति । एतेषां मतानुसारं एकजीवितस्य कर्मानुसारमन्यत् जन्म उत्पद्यते । एवंप्रकारेण जननमरणप्रवाहः जन्मनः जन्म इति चलति, वीजाङ्कः रवत् ।

अनन्तरकाले बौद्धमते सम्प्रदायद्वयस्य प्रादुर्भाबोऽभूत् - हीनयानमहायानभेदेन । हीनयानस्य प्रचुरप्रचारः दक्षिणभारतलङ्कावह्मदिस्थानेषु प्रचलितत्वेनास्ति । सहायान मुख्यतः तिब्बतचीनाजापानप्रदेणेषु विस्तृतत्वेन वर्तते । विज्ञान-शून्यवादौ महायानान्तर्गतौ,
वंभापिकसौत्रान्तिकौ हीनयानान्तर्गतौ भवतः । अनयोः सम्प्रदायद्वययोः
मध्ये मोक्षस्योहेश्य किमित्यत्र मतभेदौ वर्तते । हीनयानानुसारं निर्वाणमेतद भवति यत् तद्वारा मनुष्यः स्ददुःखानामन्तवत्व कर्तु प्रभवति
हित ! महायानमतानुसारं निर्वाणोहेश्यं भवति एतद् केवलं स्वदुःखानामन्तवत्वं नास्ति अपितु सः पूर्णज्ञानप्राप्तो येन सहायेन दुःखप्रस्तानां
सर्वेषां प्राणिनां दुःखात् विमोचनं कर्तु प्रभवेत तादशं ज्ञानं प्राप्नोति इति
वौद्धदर्शनस्य सक्षिप्तः परिचयः ।

#### ३) उपदेशविचारः :-

अन्यधर्मापदेशकानुसारं भगवता वुद्धेनापि स्वधर्मप्रचार् मोखिकरूपेण कृतो दृश्यते । वृद्धस्य शिष्याः वौद्धाः अपि चहुकालपर्यन्ते तेषामुपदेशानां मौखिकरूपेण प्रचारं कृतवन्तः । एकदा मिष्झमिनकाय-ग्रन्थानुसारं माणिक्यपुत्तः जैनवने विहारं कुर्वतः वृद्धस्य समीपं गत्वा इमान् प्रश्नानकरोत्- किमयं लोकः ग्राप्वतः अथवा किमयं लोकः अग्राप्वतः ? अयं लोकः अन्तवत्वं भजते किवा लोकोऽयमनन्तः ? शरीरजीवौ किमेकत्वेन अभिन्नात्मकं वस्तु अथवा शरीरजीवौ परस्परिमशौ ? सम्बोधिप्राप्तये प्रयत्न कुर्वन मनुष्य प्रयान नार सम्बोधि प्राप्नोति, अथवा मरणानन्तरं सम्बोधं न प्राप्नोति ! मरणानन्तरं पुरुषः तथागतत्वेन भवति न भवति चेत्यस्ति ? उन मरणानन्तरं तथागतो न भवति न भवितु शक्यते ? इति । एतेषां प्रश्नानामुत्तरं दातुं तेन कृताग्रहेण बुद्धः प्रत्यभापतः एते सर्वे कथना-योग्यत्वेन अव्याकृताः भवन्ति इति । एतेषां प्रश्नानां सम्यक्तया उत्तरं दातुं न शक्यते, यतः आचार्यमार्गप्राप्तर्थं वैराख्योपशमलोकोत्तरज्ञान-षरमज्ञानिर्वाणानामुत्पत्तिकरणानि यानि, एतेषां ज्ञातव्यत्वे नास्ति अपेक्षा, अनवश्यकविषयवक्तव्ये नास्ति क्षमत् इति स्वाभिप्रायं प्राचीकटत् गौतमो बुद्धः।

वुद्धस्योपदेशेषु अयं मुख्यः भवति— सांसारिकजीवने दुःखं तिष्ठिति, दु खमेतद सत्यम्, नास्तीति केनापि अपलापितुं गवयते । यदि दुःखमस्ति तिह तस्योत्पित्तरिष स्यादेव, तद्धं चिन्ता करणीया । यतः उत्पत्तिज्ञानाभावे तस्य निरोधार्थं प्रयत्नोऽपि न कृतो भवेत् । दुःखिन्वारणाय प्रयत्नः तिष्ठिति इत्यतः दुःखस्य उत्पत्तिरिषे अस्ति । दुःखन्तिरोधानन्तरं विचारणीयो विषयः भवति यत् केन मार्गेण तस्योपलब्धिरिति । अतः प्रागेवोक्तानां चतुर्विधदुःखसमस्यानां सम्यक् ज्ञानसम्पादनं सानवमात्रस्य मुख्यं कर्म । वुद्धेन एताः समस्याः सम्यक् प्रतियोधिताः सन्तः गुत्थिक्पेण कथिताश्च, अतः एते सम्यक् सम्बुद्धाः इति नाम्ना व्यवह्रियते ।

इदानीं बुद्धस्योपदेशाः त्रिपिटकद्वारा मिलिज्यन्ति । वौद्धानां वचनानुसारं बुद्धस्योपदेशाः एवं तस्य वचनानि च तिच्छ्य्येः त्रिपिटकपु लिखितत्वेन वर्तते । त्रिपिटकानि भवन्ति — विनयपिटकं, सुत्तिपटकं, अभिधम्मिपिटकमिति । प्रत्येकस्य पिटकस्य सन्ति अनेके प्रन्थाः । अतः एव प्रन्थसमूहस्य पिटकमित्युच्यते । पिटकं नाम पेटिका भवति । विनयपिटके — सङ्घनियमाः उक्ताः, सुत्तिपटके बुद्धस्य वार्तालापाः एवं तस्योपदेशाः प्रतिपादिताः, अभिधममिपिटके — दार्शनिकविचाराणां

संप्रहः कृतः । एतेगु विभिटेषु विवयः भीतवीत्वध्रसंस्यैव वर्णना कृताः अस्ति ।

### ४) आर्यसत्यविचारः :-

वुद्धस्य शिक्षासारांशः तस्य आयं मत्यचतुः त्येषु निहितः अस्ति । इमानि आर्यसत्यचतुष्टयानि जनसाधारणानां कृते उपदेणात्मकानि भवन्ति । इदानीं तेषा स्वरूपविवारः क्रियते—

## ४-१) इःखस् :-

रोगजरामरणभ्यः जावनं नुःखमयं हण्ट्वा सिद्धार्थस्य मनः अतीव वलान्तः अभूत्। किन्तु यदा अय निद्धार्थः पुद्धत्वं प्राप्तः तदा मानवानां तथा मानवेतराणां च सर्वेषां जीवनं नुःद्धात्मकः भवति इति निष्कर्पः कृतवान् । जन्म, जरा, रोगः, मृत्युः, शोकः, वलेशः, शाकांक्षा, नैराश्यम्, इत्यादयः आसवत्या एवोत्पद्यन्ते. अतः सञ्च एते दुःखात्मकाः भवन्ति । क्षणिकविषयभोगस्य कृते प्रवर्तमाना शासक्तिरेव पुनर्जन्मादिवन्धनस्य कारणं भवति । अतः बुद्धस्य वचनं सासारिकजीवनमेतद् दुःखात्मकम् इति । सांसारिकसुखानि न वास्तिविकानि, इमानि क्षणिकानि । एतेषां सुखानां नाशानन्तरः दुःखमुत्पद्यते । सर्वे च चिन्तयन्ति यत् सुखं मे स्यात्, दुःखं मा भूयात् इति । एवमनेके विषयाः दुःखत्वेन परिणमन्ते । तस्मात् अनेन कारणेन सांसारिकसुखानि न वास्तिवकसुखानि,आसवत्या दुःखात्मकानि भवन्ति इति दुःखश्वस्त्वप् ।

# ४-२) दुःखस्य कारणस् :-

सर्वे दार्णानेकाः दुःखस्यास्तित्वं मन्यन्ते, किन्तु दुःखस्य कारण-प्रतिपादनिवषये तेषु ऐकमत्यं नास्ति । वृद्धः प्रतीत्यसमुत्पादानुसारं दुःखस्य कारणं ज्ञातुं प्रयत्नं कृतवान् । प्रतीत्यसमुत्पादानुसारं न कोऽपि संसारस्य विषयः विना कारणं तिष्ठति । सर्वं वस्तु किमिंदि कारणमित्रिष्ठाय प्रतिभासते । अतः यावत्पर्यन्तं कारणं तिष्ठति तावत् दुःखमनुभूयते, कारणाभावे दुःखोत्पत्तिः न भवति । जीवनदुःखानां

संकेतिकत्वेन जरामरणे तिष्ठतः । इमे जरामरणे णरीरधारणादेव भवतः। सति शरीरे तस्य जरामरणे इति व्याप्तरिप तिष्ठति । अर्थात् जनमग्रहणं या जातिः सा एव दुःखस्य कारणाभूता भवति । प्रतीत्यसमृत्वादानुसार जन्मनः अपि एकं कारणं तिष्ठति, तदेव भवात्मकत्वेनोच्यतं । भवः एव प्रवृतिरस्ति । प्रवृतेः कारण तू सांसारिकविषयाणां प्रति यदस्माकम्पादानं तदेव भवात । एतद्रादान-मपि शब्दस्पर्शाद्तृष्णावासनया उत्पचते । तृष्णायाः कारणःवेन पूर्वान्भृतविषयस्तिष्ठति । अर्थात् इन्द्रियद्वारा अस्माक सूखान्भृति जीयते, तया अनुभूत्या एव तृष्णा उदेति, तृष्णायाः कारण वेदना अस्ति। इय वेदना इन्द्रियानुभूति विना केवल इन्द्रियसप्रामात्रण न जःगति ! तथा च इन्द्रियाणां विषयेषु सह सम्बन्धः आवृत्यकः । अतः वेदनायाः अस्ति स्पर्धास्यापेक्षा, स्पर्गोऽपि ज्ञानेन्द्रियद्वारा उद्कि । तस्मात् स्पर्शः पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणायेव यनसः च साक भविष्यतीति वक्तन्यम्। वौद्धमते मन आदिषण्णामेतेनां षडायतनामिति सज्ञा । गर्भस्यस्य भूणशरीरमनसोः नामरूपत्वेन व्यवहारः । याद् गर्भस्याशेशी चेतन्य न तिष्ठति तर्हि नामरूपस्य वृद्धिरिप न जायते । किन्त गर्भावस्थायां चैतन्यस्य सम्भावना तदा भवति यदा पूर्वजनमसंस्कारस्य स्थितिः जाग्रत्त्वेन तिष्ठति । यतः विशाचिदर्शनवत् अकस्मात चैतन्यस्य सम्भवः न भवति । पूर्वजन्मनः अन्तिमावस्थायां तज्जन्म-गतानां सर्वेषां कर्मणां प्रभावः तिष्ठति । कर्मानुसार यः सस्कारः उदेति तस्य कारणत्येन चैतन्यस्य सम्भवो नाम अस्तित्वमभ्युप गन्तव्यम् । संस्काराणामुवादानकारणमविद्या भवति । इयमविद्या मिथ्याज्ञानिमिति भण्यते । एतदेव भवति जन्मनः मूलकारणम् ।

एवं प्रतिपादितप्रकारेण एतिसद्ध यत्— (१) दुःखं सकारणम्, (२) दुःखस्य कारण जातिः, (३) जातेः कारणं भवः, (४) भवस्य कारणमुपादानम्, (४) उपादानस्य कारणं तृष्णा, (६) तृष्णायाः कारणं वेदना, ७ वेदनायाः कारणं स्पशः, (८) स्पर्णस्य कारणं जड़ायतनम्, (६) पडायतनस्य कारणं नामस्पे भवतः (१० नामस्प्योः

कारणं चैतन्यमथवा विज्ञानम् (११) विज्ञानस्य कारण संकारः, (१२) संस्कारस्य कारणमिबद्या इति द्वादशनिदानानामेका शृङ्खला जाता इति । इय श्रृङ्खला भूतभविष्यद्वतमानत्वेन विभक्ता अस्ति । तत्र अविद्यासस्कारौ भूतजीवनत्त्वेन, भवजरामरणजातयः भविष्य-जीवनत्वेन, अविशिष्ठाः विज्ञाननायरूपपडायतनस्पर्धेवेद्नातृष्णा -उपादानार्यः वर्तमानजीवनत्वेन इय निदानशृङ्खला विभज्यते । एवं द्वितीयस्य आर्यसत्यस्य विचारः ।

### ४-३) दुःखनिरोधः :-

726

दुःखनिरोधः एव निर्वाणिमत्युच्यते । दुःखकारणं यत् तस्मिन नप्टे सति दुःखस्यापि अन्तवत्त्वमवश्यं भवति । दुःखनिरोधावस्थामेव सम्यक-ज्ञानेन ज्ञातव्या। इयमवस्था एव निर्वाणावस्था इति गीयते। निर्वाणस्य प्राप्तः जीवनकाले एव मवति । रागद्वेषादिषु विजयं प्राप्य शुद्धाचरणेन आर्यसत्यानां निरन्तरं ध्यानं कृत्त्रा यदि कोऽपि मनुष्यः समाधिद्वारा ज्ञानं प्राप्नोति तदा तस्य चित्तं लोभमोहादिभ्यः मुक्तः भवति । दशायामश्यां तृष्णान तिष्ठति। समयेऽस्मिन् स. मनुष्यः आध्यात्मिकशत्रोर्परि सम्पूर्णविजयप्राप्ति साधयति, सर्वथा मुक्तरच भवति । मोक्षां प्राप्तस्य पुरुषस्य बौद्धमते "अर्हः" इति पदेन व्यवहारः । मोक्ष एव निर्वाणिमत्युच्यते । निर्वाणार्थः न अकर्मण्यता । यद्यपि आर्यसत्यानां सम्यग्ज्ञानप्राप्त्यर्थं बाह्यवस्तुभ्यः मनसः एवं आन्तरिक-भावानां त्यागः कर्तव्यः, एवं आर्यसत्येषु केन्द्रीकृतचित्तः सन् तेषां सत्यानां निरन्तरविचारः, एवं मननमपि करणत्वेन विधीयते तथापि अखण्डसमाधिद्वारा स्थायीरूपप्रज्ञाप्राप्त्यनन्तरं समाधौ मननस्यापेक्षा नास्ति, एवं जीवनकर्मभिः वैराग्यसम्पाद्नस्यावश्यकत्वमपि नास्ति। यतो हि ज्ञानप्रान्त्यनन्तरमपि बुद्धः परिभ्रमणधर्मप्रचारसङ्घस्थापनादिः कार्येषु सिक्रयः आसीत् । अनेन एतद् ज्ञातुं शक्यते यत् स्वयं वौद्धधर्म-प्रवर्तकः जीवननिर्वाणानन्तरमेव सम्पूर्णतया कार्यरतो भवति । अतः कर्माभावत्वेन मोक्षः नोच्यते । रागद्वेपादयः कर्तृत्वकर्मत्वादिना एव

वन्धनहेतवः भवन्ति । वृद्धमतानुसारं कर्म द्विविधम् — एक कर्म रागद्वेषमोहादिकारणात्मकम्, अन्यत् रागद्वेषमोहाद्यभावात्मकम इति । प्रथमप्रकारात्मकं कर्म अस्माकं विषयानुरागस्य वृद्धि करोति एवं तत्कर्म संस्कारजनकत्वेन तिप्ठति, तेन संस्कारेणैव जन्म अविरतं स्वीक्रियते । द्वितीयं तु कम अनासक्तभावेन अनुष्ठीयते. एवं संसारस्य अनित्यत्वं वृध्यते, अनया भावनया पूनर्जन्मसम्भावना नास्ति । स्वयं वृद्धोऽपि निर्वाणप्राप्त्यनन्तरं स्वस्मिन् निष्कियो भूत्वा अन्येषां द्रखपीडितानां मानवानां कृते करणया लोककल्याणकार्यप्रवर्तनाय बुद्धदीक्षो भूत्वा देशान्तरपर्यटनं कृत्वा जनानां दःखनिवारणोपायं वोधयित्या लोकस्य हितं चकार । अनेन वाक्यजातेन एतद् स्पष्ट भवति यत् निर्वाणप्राप्त्यनन्तरं सः अर्हत् निष्क्रियत्वेन न तिष्ठति, परं च तिहमन् निर्वाणानन्तरमेव अन्येषां प्रीति: दया इत्यादयः वर्धन्ते । निर्वाणार्थः न जीवनस्य नाशः अपितु दुःखानामन्तत्रत्वसित्युच्यते । मरणानन्तरं निर्वाणप्राप्तस्य अवस्थासम्बन्धे वृद्धेन किमपि न भणितभित्ययं प्रश्न निराधारात्मकस्तिष्ठति।

त्तवतीऽध्यायः - बोह्यहर्शनस

निर्वाणेन लाभद्वयं मिलिष्यति । एकः लाभः निर्वाणप्राप्त्यनन्तरं पुनर्जन्म एवं दुःखस्य सम्भवः न भवती ति । अन्यः भवति – यदा यस्य निविणप्राप्तिजीयते तदा तस्य जीवनं मरणपर्यन्तं पूर्णज्ञानेन शान्त्या च तिष्ठति । निर्वाणानन्तरं या शान्तिर्लभ्यते तस्याः तुलना सांसारिकद्ः खैः सह न भवति । निर्वाणावस्था पूर्णतया शान्ता स्थिरा तृष्णाविहीना च भवति । साधारणैरनुभवैः अस्याः वर्णनं न कर्त् शक्यते । पूर्णनिर्वाण-प्राप्तेः पूर्वमिप वासनानां आंशिकनाशेनैव निर्वाणस्य केचन लाभाः मिलिष्यन्ति, निर्वाणं त् वर्णनातीतं इति निर्वाणस्वरूपम् ।

## ४-४) दुःखनिरोधे मार्गः :-

निरोधप्राप्त्यर्थं यः मार्गः स एव दःखिनरोधमार्गः । अस्मिन् मार्गे अब्दौ अङ्गानि सन्ति । तानि यथा - (१) सम्यक् दृष्टि: (२) सम्यक

524

मंकरणः (३) सम्यक् वाक् (४) सम्यक् कर्मान्तः (४) सम्यगाजीयः (६) सम्यक् व्यायामः (७) सम्यक् स्मृतिः (८) सम्यक् समाधिः इति । एनपासनुसरणेनेव भगवान् वृद्धः दुःखातीतामवस्थां लब्धवान् । येः कारणेः दुःखस्योत्पितिर्भवति तेदां नाजकरणाययः उपायः सः एव निर्वाणमागः इत्युच्यते ।

सम्यक् हिन्टः - अविद्यावणात् आत्मनः एवं संस्कारसम्बन्धं निय्याहव्टेश्च उत्पतिर्भवति । सर्वदुःखानामविद्या एव मूलकारणात्मिका अस्ति । अविद्याय एव हि मिथ्याहाँग्टरुदेति । अन्या एव जीवाः अनित्ये दुःखदायके अनात्मवस्तुनि नित्यत्वं सुखकरत्वमात्मरूपत्वं मन्यन्ते । एताहणीं हिन्ट त्यक्त्वा वस्तूनां यथार्थस्वरूपज्ञानाय ध्यानं म्बीकर्तव्यम् । ध्यानात्मिका इयं हिन्टः सम्यग्हिन्टिरिति व्यवस्थिते ।

सम्यक् सकल्पः — आर्यसत्यानां ज्ञानमाध्यमेन न कोऽपि लाभः, यावत्पर्यन्तं सत्यानुसारं स्वजीवनिर्वर्तने दृढसंकल्पः न स्यात् । यदा मुमुक्षुर्भवति तदा तेन सांसारिकतिषयाणामासाक्तः, अन्येषां प्रति विद्वषः, एवं हिंसा इति त्रयाणां परित्यागकरणे दृढसंकल्पः कर्तव्यः । स्थमेव सम्यक् संकल्पः ।

सम्यक् वाक्—सम्यक् संकल्पः केवलं मानसिकत्वेन न, किन्तु सः संकल्पः कार्यक्ष्पेण परिणतो भाव्यः । सम्यक् सकल्पानुसारं प्रथमं वचननियन्त्रिणं कार्यम् । अर्थात् सिथ्यावादिता, निन्दा अपियवचनानि न कदापि उच्चारणीयानि । दशायामस्यां वाक् सम्यक् वाक् भवति, उपदेशयोग्या च तिष्ठति ।

सम्यक् कर्मान्तः — सम्यक् संकल्प केवलंबचनेन नानुष्ठानम् , अपितु कर्मण्यपि परिणितत्वम् । अहिंसा, अस्तेयः, इन्द्रियनिग्रहादयः सम्यक्-कर्मान्ताः भविष्यन्ति ।

सम्यगाजीवः — दुष्टवचनं, दूषितं कर्म च त्यक्त्वा. त्यागेन सह मनुष्येण शुद्धोपायैः जीविकोपार्जनं सम्पादनीयम् । जीवनिनवीहार्थ उःचतंमार्गानुसरणं एवं निषिद्धोपायानां वर्जनं कृत्वा स्वसंकल्पस्य सुदृढता आरक्षणीया इति सम्यगाजीवः । प्रमण्क व्यायामः - सम्यक् इंटि-सङ्कृत्य-कान-कामे वं तिका-वृत्तारं गण्छतः पुरुषस्य पूर्वसंचित्त्युसरकाराणां कारणेत उचितमार्गात् स्वितित्त्वं स्यादेव, एवं संस्कारानुसारं मनिः नूननानां भाषाना-सुत्पित्तित्वं स्यादेव, एवं संस्कारानुसारं मनिः नूननानां भाषाना-सुत्पित्तित्वं स्यादेव, एवं संस्कारानुसारं मनिः नूननानां भाषाना-सुत्पित्तित्व । अतः अस्य नाणाय निर्न्तरप्रस्तः गर्नव्यः । अयं प्रयत्नः चतुर्विधः - पुरातनातां कृसंस्काराणां सम्पर्णतया नाणकरणे इच्छा, नूतनपुष्टभावाः मनासे प्रथा नाणच्छेग्य स्था प्रयत्नः समीचीनिक्षिपयिवचारेषु मनसः संवन्नीकरणम्, एवं सन्ति गुभविचाराणां धारणं सर्वदा भवितुं सन्ततं चष्टा होते । एतैः प्रयत्नैः साध्यमानस्य कर्मणः सम्यक व्यायामः द्राते उच्यते । क्रिनेन पष्ठनाञ्चेन अस्यार्थस्य बोधो जायते यत् धर्मगार्थे गच्छतः उत्तमकोत्तिपुत्रपणापि स्वप्रयत्नभङ्गाय स्वप्रयत्ननाशाय वा कवापि अवस्यते । अर्थात् धर्ममार्गात् स्वल्यनं सर्वेपां सदा सम्भाव्यसान तिष्ठिति ।

सम्यक् स्मृतिः— अस्मिन् मार्गे गन्तु मनुष्येण नर्कवता भवितव्यम् । येषां विषयाणां ज्ञानप्राप्तिर्जाता ते सर्वे सर्वदा न्मृत्या साक्षात्कर्तव्याः ततद्वन्तिन्छन्तयत्वेन । यथा शरीरस्य-एरीरम्, वेदनायाः- वदना इत्यादि । सर्वदा ततद्वस्तृत्वेन आत्मनः व्यवहारः न कार्यः । यथा — अनेन रूपेण, अहमस्यि, एतन्मदीयित्वादयः । कस्यापि वस्तृनः आच्छादितस्वरूपं विना तस्य स्वामाविकस्वन्यज्ञाने प्रयत्यते । विचार्यमाणे सति सर्वेषां विषयाणां स्वामाविकस्वन्यज्ञाने नास्ति वलेशः इति इद तत्वभायाति । शरीरमेतद् भिथ्याज्ञानेन सम्बानितवात् तस्य यथार्थस्वरूपं ज्ञानुमस्ति महान् वलेशः । यतः शरीरेऽस्मिन् मिथ्याविचाराणामनुसारं कर्तृत्वमोक्तृत्वादीनां ज्ञान-सम्पादनमेव स्वाभाविक भवति । सामान्यतः सर्वः जनः शरीर्भितदे नामानस्तिक अवस्त्राच् तित्यसुखदायक्तवेन मन्यते । अतः एव तेषु शरीरााद्षु प्राणिनः आसिकः वधते, आसिक्तव्यन् वलेशः अनुभूयते च । एव सर्वे शरीरात्मकेऽस्थिन् वन्यने पतिताः सन्तः फलस्वरूपेण ते दुःखं भजन्ते । यदि कोऽनि यथार्थज्ञानेन कक्त्रस्

( = <u>=</u>

स्वीकारिष्यति तदा अनित्यादिषु दुःखदायकेषु कानाकाः स्यूना सांवष्यति, गतं काले सति सम्पूर्णतया सा अन्यक्ति नण्टा भवात । आसक्तीः नाणानन्तर दुःखस्योत्पतिनं जायते । अवस्थाविमां सम्यादायेतुं सम्यक् समृतेरपेक्षा अस्ति ।

दीविनकाये, बुद्धेन सम्बक्न्भृतेः स्वस्य विस्तरेण प्रपञ्चित मस्ति । शरीरसम्बन्धे तेन भणितं यत् शरीरमेतत् बाय्बादिभूतचतुष्टयेः निनित्त स्तिति । शरीरमध्ये ।स्यताः मासक्षिरकफवातिवादयः हेयवस्त्भिरूत्पन्नाः इति एतेषु विषयेषु मनीचीना म्मृतिः सम्पादनीया । यतः जीवस्य मरणानन्तरं शरीरमेतद् स्मणाने नोयते, तत्र शुनकादीनां भक्षणत्वेन स्थास्यति एतच्छरीरम्, अथवा अस्मसात्कृत्य खनन-माध्यमेन भूमौ निक्षिप्य अन्ते भूतचतुष्टयेष्वेव विलीन भवति शरीर मेतत् । एवमादीनां विषयाणां अविरतस्यरणेन शरीरस्य वास्तिवकं रूपं किमिति ज्ञातुं शक्यते । अन्ते पूर्णतः तेषु वाह्यविषयेषु अना सक्तो भूत्वा तज्जनितदुःखानां भागी अपि न भवति । तस्मात् सक्षपतः एतत् वक्तुं शक्यते यत् सम्यक्स्मृत्या एव मनुष्यः सर्वेभ्यः विषयेभ्यः विरक्तो भवति, एवं सांसारिकवन्धनात् मुक्तो भवतीति ।

सम्यक् समाधिः— एवं प्रतिपादितसन्तमार्गानुर्णारं गज्छन् मनुष्यः बुढौ आगतकष्मलवृत्तीः दूरीकृत्य सम्यक्षमाधौ प्रवेष्टुं योग्यो भवति । एवमेव क्रमणः समाधेः अवस्थाचतुष्टयं तीत्वी निर्वाणस्य प्राप्ति लभते । समाधि-अवस्थाचतुष्टयेपु प्रथनः भवति — शान्तिचित्तेन आर्यसत्यानां सतकीवचारः कर्तव्यः । अनेन विरक्तिः एवं शुद्धविचार-कारणेन तांस्मन् अपूर्वानन्दस्य एवं शान्तेरनुभवः भवति इयं ध्यानस्य प्रथमावस्था । ध्यानमेत्र सनाधिरित्युच्यते । द्वितीया अवस्था भवति—पूर्वावस्थायां सर्वे सन्देहाः दूरीकृताः भवन्ति । अनेन यदा आर्यसत्येषु श्रद्धा वर्धते, एवं विषयविचारः अनवश्यकत्वमापद्यते तदा द्वितीयावस्था जार्गति । अस्यां दशायां प्रशादिचन्तनकारणेन शान्तिः, तस्याः स्थिरता च उत्पद्धते, शान्त्यानन्दयोः ज्ञानमपि युक्तत्वेन तिष्ठति । जृतीया-

यस्यायान् जान्त्यानन्द्योः मानसिक्तव्यापारं दूरीकृत्य एकसण्क्षाभावं लब्धु प्रयत्नः क्रियते । अनेन प्रयत्नेन चित्तस्य साम्यावस्था एवमनया सह देविहस्युखमावोऽपि तिष्ठति । अनयोः चित्तसुखयोः वोधः जायते, किन्तु समाध्यानन्दं प्रांत उदासीनता आगमिष्यति इति विवेकः । व्यानस्य चनुर्वावस्थायां चित्तस्य साम्यावस्था, दैहिकसुखानुभवः एवं व्यानानन्दे एतेषां भानं न भवति । चित्तवृत्तेः निरोधः जायते । इयसवन्था पूर्णमान्तिः, पूर्णवैराग्यम् पूर्णनिरोधात्मिका सुखदुःखरहिता च भवति । यदा दु खानां सर्वथा निरोधः जायते तदा अर्हत्वं निर्वाणं वा प्राप्नोति पुरुषः । इयं पूर्णवैज्ञावस्था इत्युच्यते इति चतुर्थ-आर्यस्यविचारः ।

#### श्र) इतीयसमुखादः :-

वाद्यमुं भगवान् वृद्धः महत्वपूर्णतया अभ्युपागः छत्। एते अस्य वाद्स्य 'धर्मः' इति नाम दत्तवन्तः। विषयेऽस्मिन् वृद्धस्य आप्रहः आसीत्—पदार्थस्य आग्रहः वाक्छामि । अनेन अस्य एवं भवतीति धर्मादेव सिध्यति। वस्तुनः आग्रमानन्तरं धर्मस्योत्पत्तिज्ञायते। धर्मस्याभावे किमपि न तिष्ठति। यदा येन प्रतीत्यसमुत्पादः ज्ञातो भवति तदा तेन धर्मोऽपि ज्ञातः भवति, यदि प्रतीत्यसमुत्पादः न ज्ञातः तिहं धर्मोऽपि न ज्ञातपूर्वो भवति इति। एवं वृद्धः धर्मस्य तुलनां सोपानमार्गेण करोति। अमुं सोपानमार्गमारुद्धा मनुष्यः वृद्धहण्द्या संसारं हष्टुं प्रभवति। अस्माकः दुःखकारणमेतदस्ति यत् वयं सांसारिकविषयान् वृद्धष्ट्या न पश्यामः। वृद्धः अमुं प्रतीत्यसमुत्पादं अत्यन्तमावष्यकिमति अमन्यत्।

#### ६) क्षणिकवादः :-

प्रतीत्यसमुत्पादानन्तरं सर्वेषां सांसारिकवस्तूनां अनित्यत्वं प्रमाणितं भवति । सर्वाणि वस्तूनि परिवर्तनशीलानि अन्तवन्ति च सन्ति । वस्तुनः उत्पत्तये किमपि कारणसब्दयं तिष्ठति । अतः कारणनामानन्तरं कार्यस्य वस्तुनः अपि नाशः । यस्य आविमन्यं तस्य अन्तवस्वमित अवश्य तिष्ठति । कियान्ति उत्पत्तिमद्द्रव्याणि सन्ति तेषामुत्पत्तिः कारणानुसारं जाता, सर्वे पदार्थाः मर्वविधत्वेन अनित्यारच भवन्ति दात बुद्धस्य डिप्डिमः। नित्यत्ये । हत्यन्ते पर्वतादयः तेपापि नातः कानान्तरे अस्त्येव । यः महान् तस्यापि पतनं सम्भनि । यस्संयोगः तत्य वियोगोऽपि भवति । यत्र जन्म तत्र मरणमव ्यस्याचि । सांसारिकविषयाणां वर्णनसमये तुद्धः अन्तेत्यवाद्मुपस्थापयति । बुद्धस्या-नुवायिनः अनित्यवाप्रधास्य क्षणिकवादस्य रूप दहुः। क्षणिकवादस्यार्थः अय ना स्त यत् किमपि वस्तु नित्य शास्त्रतं च नास्तीति । किन्तु एतवर्षच्यातिरिक्तत्वेस अन्योऽपि अर्थः भवति — यस्तुनः अस्तित्व क्रमस्कालपर्यस्तं न तिष्ठति, अपितु एकं क्षणं यावत् वस्तु निष्ठति। अनन्तरकाले क्षाणकवादसमर्थनाय अनेकाः युक्तयः प्रद्शिताः । तत्र एका युक्तः - वस्तुनः सत्ता लक्ष्यत्वेत तिष्ठावे, "अर्थिकियाकारणत्वं सत्वं" इत्युक्त्या अर्थाक्रयाका। रत्वन सत्वं वस्तुनि अवतिष्ठत । शश्युङ्गादयः असद्भूताः, यतः तपु अर्थिकयाकारित्व नास्ति । यादे सत्तायाः लक्षणमिदमुच्यते अनेन एतित्सद्ध यत् सदूप तत् क्षणिकमिति । अस्यैव वादस्य क्षाणिकवादः इति व्यवहारः।

### ं : जाहमजाहः

सर्वाणि च बस्तूनि वरिवर्तनं विना न तिष्ठिन्ति । जनानां सध्ये एका धारणा अस्ति यत् देहान्तर्गतत्वेन आत्मनासकमेकं चिरस्थायि वस्तु अस्तीति । शरीरस्य परिवत्तन भवत्यपि आत्मा अपरिणतः सन् काल्ययेख्वपि विष्ठाते । अस्य सत्ता शरीरज्ञन्मनः प्राक् एवं मरणानन्तर-मिपि सिध्यति । सः एकस्य शरीरप्य नाशानन्तर अन्यस्मिन् तस्य प्रवेशो भवति इत्यादि सर्वं भावं वृद्धः न मनुते । यतः प्रतीत्य-समुत्पादानुसारं पारवर्तनशीलहष्टधमोतिरिक्तत्वेन किर्माप अद्युद्धः स्थायीभूतं वस्तु कालत्रयवितत्वेन नास्ति, नाश्युपगम्यते च । अतः वृद्धः गरीरातिरिक्तत्वेन आत्मानं न मनुते । अतः अस्य वादः अनात्मवादः इति लोके प्रथां प्राप ।

नन् यद् बद्ध आस्मनः नित्यत्व न मन्यते तर्हि पूनर्जन्मनि तस्मिन विश्वामः कथ भविष्यति ? इहानीं जीवति शरीरे वाल्यादारस्य वाधवयपर्यन्तं विभिन्नाम् अवस्थास् कथं स्थायित्वेन स. तिष्ठेत इति नेत - उच्यते । स्थिएत्वेन आत्मनः अस्वीकारेऽपि जीवनमेतद् विभिन्नकमबद्धानां अञ्चलस्यनायस्थानां सन्तानत्वेन तिष्ठति इति पक्षमिमं स्वीकरोति । विश्विष्ठावस्थानां सन्ततिरेव जीवनामिति व्यवहारः । अस्याः सन्ततेः अन्तरत्वेन वर्तमानायाः अवस्थायाः उन्पांतः पूर्वचित-अवस्थातः जायते. एचगेव जीवने वर्तमानावस्था अन्यानवस्था-मृत्पादयति, जीवनस्य विभिन्नावस्थास् पूर्वापर्त्वेन कार्यकारणसङ्घात-हितक्ठिति। अतः एव जीवन एकत्वेन अनुभूयने। जीवनस्य एकसूत्रता सायंकालादारभ्य प्रभातपर्यन्तं जाज्यल्यमानशीपवत् प्रतिपाशयेत् शक्यते । क्षणे क्षणे दीवास अवस्थाः विपरिणमन्ते सस्यप्येव तस्य दीपस्य एकत्वम्च्यते यथा तथा आत्मा इति द्रष्टव्यम्। दीपमध्ये प्रतिक्षणं ज्योतिः भिन्ना भिन्ना भवति तथापि अविच्छिन्नत्वेन सा ज्योतिः एका इत्युच्यते । पूनर्जन्म-विषयकविचारं दूरीकर्त्मेव वृद्धेन दीपहण्टान्तः प्रतिपादितः । तथा च यावत्पर्यन्त दीपः ज्वलि ताबत्पर्यन्तं दीपे प्रकाशः अस्तीति उच्यते । दीपनाशानन्तरं ज्योतिः न तिष्ठति, अन्यस्मिन दीपे इयं ज्योतिर्न भवति इति दृष्टान्तानुसार दार्ष्टीन्तिक: आत्मा अभ्यूपेय:। एकाग्निकणेन अन्यस्य अग्निकणस्य स्टिशंबितं शक्यते यथा तथा वर्तमानजीवनस्य अन्तियाबस्था एव भविष्यजीवनस्य प्रथमावस्थात्वेन तिष्ठति, किन्त् अन्तिसप्रथमावस्थे परस्परं भिन्ने इत्यध्युपगमात् एकस्य जीवनस्य अन्येन जीवनेन सह सम्बन्धो नास्ति । एवं पुनर्जन्य सर्वथा सम्भवति । वौद्धाभिमतं पुनर्जन्म इत्यत्र अन्यद्गीनानुसारं प्रतिपादितः आत्या नित्यः, सः शरीरात् शरीरान्तरं प्रविशति इन्ययमर्थः न स्वीकर्तव्य इति सिध्यति ।

वर्तमानमानसिकवस्यायाः कारणं पुर्ववर्ती मानसिकावस्था भवति । अतः एव पूर्वविति-अवस्थायाः प्रभावः वर्तमानावस्थायां पर्तति । एयमात्माने विष्यासं विनापि उक्तरित्या स्मृतेः उपपादनं कर्तु शक्यते । अयमनात्मवदः

:37

वृद्धोपदेशं ज्ञातुं महद्पकरोति । वृद्धः स्वांशप्येषु आग्रह कृतवान्-भवद्भिः। सर्वेः आत्मविषयक-मिथ्याविचारः अवश्यं पारत्यक्तव्यः इति । आत्मनः यथार्थस्वरूपं न ज्ञातूं शक्यते यस्य तस्मिन् तदभ्रान्तिविचारः अवश्यं तिष्ठति । एताहशः पुरुषः आत्मनः सत्य ज्ञात्वा तस्मिन् आसक्तो भवति । अनया आसक्तचा आकांक्षा तिष्ठाते वत् मोक्षप्राप्त्या आत्मनः स्खमनुभावतुं शक्यते इति । वुद्धस्य कथनानुसारं अप्रमाणिते आत्मनि प्रमनिधानं हास्यास्पद भवति । तथा च आत्मनः नित्यत्वाभ्युपगमेन आत्मिन आसक्तिः वधते, इयमासाक्तः दृ:खात्पत्तये कारणं भवात । सति दु:खकारण दु:खस्य नाशः न जायते । दु:खनाशाभावे कैवल्यं नास्ति । तस्मात् आत्मनि विश्वास न विधात् शक्यते इत्यतः अनात्मवाद प्रत्यूपस्थापयति ।

द्वादशद्शं तसमोक्षण न

समिष्टिभूतस्य एकस्य वस्तुनः नाम मन्ष्यः इति । च कथरीने मादिसमूहः रथः इत्यूच्यते तथा रूपयूक्तं वाह्यं शरीरं मानसिकावस्थाः, विज्ञानं एतेषां समूहात्मकसङ्घातस्य मनुष्यः इति व्यवहारः। यावत् समिष्टः तिष्ठति तावत्पर्यन्त मनुष्यस्य अस्तित्व-मभ्युपगम्यते । यदा समष्टेर्नाशः तदा मनुष्योऽपि अन्तवत्वं भजते । सङ्घातातिरिक्तत्वेन आत्मनामकमन्यद् वस्तु नाहित । अन्यहष्ट्या तु मन्द्यः पञ्चप्रकारात्मकपरिवर्तनशीलतत्वानामेकः समूह इति भवति । अयमेव पञ्चस्कन्धः । पञ्चस्कन्धमाध्यमेनैव जीवस्य स्वरूप ज्ञातुं शनयते । इसे त पञ्चस्कन्धाः - प्रथमस्कन्धः रूपम्, मनुष्यशरीरे वर्तमानाः आकारः वर्णः इत्याद : रूपा तगतत्वेन तिष्ठन्ति । द्वितीय-स्कन्ध भवति वेदना, सुखदुःखविषादानां वोधः अनेन जायते । तृतीय-स्कन्धः - सज्ञा, अथांत् नानाविधानि ज्ञानानि । चतुर्थस्कन्धस्तु संस्कारः। पूर्वकर्मणां कारणत्वेन यासां प्रवृतीनामुत्पतिर्जायते तासां संस्कार: इति अभ्यूपगम: । पञ्चसस्कन्धत्वेन शरीरं मेलनं वा तिष्ठति । तथा च वौद्धदर्शने पञ्चस्कन्धसंयोगः एक: मनुष्यः अथवा जीवः इत्युच्यते इति विवेचनीयम्।

#### इ) होनयानविचारः :- '

दक्षिणदेशे होनयानस्य प्रचाराः, एवम्त्तरदेशे महायानस्य प्रचारः इति प्रागेत्र अवोचाम । वौद्धदर्शने धार्मिकंविषयमधिकृत्य मतद्ध-यमृत्पन्नम् । हीनयानम् अन्वत् महायानमिति । हीनयानं थेरावादः इत्यप्युच्यते । अस्मिन् हीनयाने वौद्धधर्मस्य प्राचीनस्वरूपं ज्ञातुं शक्यते । हीनयानान्यायिनः जैनधर्मवत अनीश्वरवादिनः । यतेऽस्मिन् ईश्वरस्थाने कमें एवं धर्म: स्वीकृतौ भवत: । संसारस्य परिचालनं धर्मद्वारा भवति । धर्मेण कर्मफलस्य नाशो न भवति, प्रत्यूत स्वकर्मान्-सारमेव प्रत्येको जीवः मन शरीरिनवासस्थानानां प्राप्ति लभते । बुद्धस्य जीवनमेवं उपदेशान् स्वजीवनस्य लक्ष्यत्वेन स्वीकरोति, एवं वन्धन-ग्रस्तः स्वयमपि निर्वाणं प्राप्नोति । स्वधमन्यायिनां सह सङ्घवद्धत्वेन तिष्ठन्नपि सः आध्यात्मिकजीवनसहायता मिलिष्यति । अतः एव एते "वुद्धं शरणं गच्छामि, धम्मं शरण गच्छामि, सङ्घं शरणं गच्छामि" इति भुवन्ति । एतन्मतानुयायिनां स्वशक्तेरुपरि सम्पूर्णः विश्वास-स्तिष्ठाते । एवं नियामके धर्मे सम्पूर्णा श्रद्धा स्थास्यति । बुद्धेन प्रतिपादितमागीनुसारेण अवश्यं निर्वाणप्राप्तिः भविष्यति । हीनयानस्य लक्ष्यमस्ति यत् अर्हत्वमथवा निर्वाणप्राप्तिः इति । एतन्यतान्सारं मनुष्यः स्वप्रयत्नैनैव लक्ष्यभूतं निर्वाणं प्राप्नोति । बृद्धस्योपदेशो भवति-''आत्मदीपो भव'' इति । अयमुपदेश: एव एतेषां मूलमन्त्र: . एतदनुसारं एकैकोऽपि मनुष्यः स्वचेष्टया स्वकल्याणाय एव निर्वागस्वरूपं प्र प्नयात् । सावयवपदार्थाः अथवा सङ्घः सर्वविधदःखनाशकत्वेन तिष्ठति । स्वपरिश्रमद्वारा स्वस्य मुक्तये उपायान्वेषणं कर्तव्यम् इति एतेषां स्वाणी भविष्यति।

### ६) महायानविचारः :-

महायानसम्प्रदायोऽयं अश्वघोषस्य समये प्राद्रभ्तः । सम्प्रदाय-स्यास्य प्रवर्तकाः स्वसम्प्रदायस्य महत्त्वदानाय निर्वाणप्राप्तौ स्वयमेव

प्रधानसाधनत्वेन तिएठति इत्याः मतमस्माक महत् इतः विकार स्वमतं महायानमिति, स्थानरवादिना मतं हीनयानमिति च व्याच्युः। तथा च मौलिकविवारे भएरितस्टति इति सम्बदायद्वय समुद्भूतम्। महायानसाम्प्रदायिकाः मुख्यतया इमान् सिद्धान्तान प्रत्पेपेपान -(१) वीधासत्वस्य कल्पना (२) पट्पारमिततस्वानामनुष्ठानम् (६) वौधिचित्तस्य विकासः (४) आध्यात्मिकभावस्य उन्नत्ये दश भूभिकाः १५.वुद्धत्वे एव चरमनस्यम् (६)धर्मकायः संयोगकायः तथा निर्णयकायः इति त्रिविधकार्याणां कलपना ,७) धर्मणून्यतायाः अथवा धर्मसम्मनायाः करुपना इति सप्त । महायानसम्प्रदाये वोधिसत्त्रस्य करुपना महद्वेशिष्ट्यं भजते । वोधिसत्त्वस्य शाब्दिकार्थो भवति - वोधो सत्त्वं अभिप्रायो अस्येति वोधिसत्तः इति । यद्यपि स्वाभ्युदयः तथा व्यक्तिगतकत्याणसाधनकरणमेव सम्प्रदायद्वययोरनुष्ठानस्य अन्तिम उद्देश्यं तिष्ठति तथापि वोधिसत्त्वः संसारस्य सकनप्राणिनां सर्वदुःखान नाशयित्वा तेपासपि निर्वाणप्राप्ति काग्यन् स्वजीवनसन्येषां लक्ष्योद्दये-नैव यापयति । संसारेऽस्मिन् वर्तमानानां जनानां मध्ये एकोऽपि मनुष्यः यावत्पर्यन्तं मुर्तेक न लभते तावत् अयमपि वोधिसत्त्वः स्वनिर्वाणसुख-भोजने न उद्युक्तो भवति इति हीनयानापेक्षया महायाने विशेषः । अम्नातं च वोधिचर्यावतारे -

एवं सर्विमिदं कृत्वा यन्मयाऽऽसादितं शुभम्।
तेन स्यां सर्वतत्वानां सर्वदुःखप्रशान्ति कृत्।।
मुच्यमानेषु सत्त्वेषु ये ते प्रामोदसागराः।
तैरेव ननु पर्याप्त भोक्षोनारिसकेन किम्।।

इ ति

# १०) बौद्धदर्शने विभिन्नाः सम्प्रदायाः :-

दार्शनिकप्रश्नेभ्यः वृद्धस्य उदासीनतायाः कारणात वोद्धदर्शने अन्य।नि वहाने दार्शनिकमतानि उत्पन्नानि । वृद्धोपदेशपु ऐहिकवादः प्रतीतिवादः एवं अनुभवनादः एतेषां प्राधान्यमासीत् । एवं ततद्वाद- इटह्या वौद्धदर्शनं प्राधान्यमत्र । वौद्धदर्शनं यदा भारतवर्षे अन्यत्र

न प्रतः रितमभूत् तदा सर्वत्र अमुं दशनस्विकृत्य आलोचनाः यञ्जाताः । अतः बुद्धमतप्रवर्तकाः वौद्धाः स्वधर्मसंरक्षणाय तथा अन्यान् स्वधर्मे आकृष्टं च विभिन्नेषु मार्गेप् वृद्धस्य यतं परिवर्धयित् च वद्धपरिकराः अभ रन्। यदा दार्शनिक प्रसानां समाधानं न दात्ं शक्यते तदा बुद्धः मौनवन स्वीकरोति स्म । अस्य अनुवाधिन बुद्धस्य मौने बहुविधां व्य छ। चकु । केचन दार्शनिकाः वृद्ध अनुभववादी, अन्ये सशयवादी इत्याचक्षन् । वृद्धस्त् अप्रत्यक्षविषयाणां ज्ञानमसम्भवमिति मन्ते, अप्रत्यक्षविषयेषु भवति यदि प्रश्नः तदा वृद्धः भौनी भवति । महायानिनः वृद्धस्य मौनविषये अन्यमर्थं व्याचख्युः । एतेषामनुकारः बुद्धः अतोन्द्रिय-पारिभाषिकसत्तायाः वहिष्कारं न करोति स, किन्तू तां सत्तामज्ञयत्वेन परिगणित सम इति । तस्य मौनस्य एतदेव तात्पर्यमस्ति यत् सत्तासस्ब-निधज्ञानमवर्णनीयम्, वर्णनातीबत्यात तन्योलरं मौनं भवतीति । लाधारणतः प्रत्यक्षवादिनां मतमेतद - प्रत्यक्षां एकमात्र प्रघाणमिति । अती न्द्रियं ज्ञानमेतै: नाभ्युपगम्यते । किन्तु बृद्धेनोक्तम् यत् निर्वाणाव-स्यायां ज्ञानस्योद्यो जायते तद् ज्ञानं इन्द्रियातीतिमिति । वृद्धन चरमज्ञानत्वेन प्रज्ञा स्वीकृता । एवं केचन बौद्धदार्शनिकाः वृद्धस्य मौनमाधारीकृत्य रहस्यवादस्य तथा अतीन्द्रियवादस्य चोपपादनमकाष्:। बुद्धस्य परिनिर्वाणानन्तरं वौद्धधर्मे वहवः दाशांनिकवतभेदाः समुत्पन्नाः। फलतः अस्मिन् धर्मे चत्वारः शाखाः मृख्यतया प्राद्रभ्ताः । तत्र वाह्य-प्रत्यक्षवादी वैमाषिकः, वाह्यानुसेयवादी सौत्रान्तिकः विज्ञादादी योगाचारः, जुन्यवादी माध्यांमकः इति ते मतप्रवर्तकाः । जुन्यवाद-विज्ञानवादौ महायानसम्प्रदायान्तर्गतौ, अश्लेष्टौ हौ हीनयानान्तर्गतौ भवत:। सत्यप्येवं एतद् स्मर्तव्यं यत् महायान-हीनयानान्तर्गतत्वेन बह्व्यः शाखाः सन्ति । तत्र हीनयानान्तर्गतत्वेन एकोनिशाखाः (२१), महायानान्तर्गतत्वेन अष्टौ (८) शाखाः सन्ति । एतद् गणनातिरिक्तत्वेन अन्या अपि शाखाः अप्रख्याताः भवन्तीति। एवं बौद्धदर्गनं शाखाचन्ष्टयेषु वर्गीकृतं सञ्जातम् ।

एतदिभागातपूर्व प्रत्नद्वयं वर्तमानत्वेन तिष्ठति एक: अस्तित्व सम्बन्धी, अपरः ज्ञानसम्बन्धी इति। अस्तित्वसम्बन्धनामके विषये अयं प्रश्नः - मानसिकं वा वाह्यं वा वस्तु किमिप अस्ति उत न इति। अस्य प्रश्नस्य उत्तरत्रयं मिलिष्यति । माध्यमिकानुसारं – मानसिकं वाह्यं वा वस्तु अस्तित्वं न भजते, सर्वं गूत्यम् इति । अतः एते शून्यवादिनः इति प्रथां प्रापुः । योगाचारमतानुसारं - मानसिकावस्थाः विज्ञानधारामाध्यमेन अस्तित्वं भजन्ते, बाह्यवस्तु असत् इति मध्ये पक्षमेकमङ्गीचकुः । अतः एते विज्ञानवादिनः इति कथ्यते । अन्ये केचन एवमभिप्रयन्ति— यानसिकं वाह्यं च वस्तु सदिति । एते भवन्ति वस्तुवादिनः । सर्वास्तित्ववादिनः सर्वास्तिवादिनः इति एते वस्तुवादिनः समाम्नायन्ते । सर्वास्तित्वसिद्धान्तः प्रथमत्या वैभाषिकेण प्रकाशं शाय । एतेषां पक्षे सर्वाणि च वस्तूनि अस्तित्वेन स्वीकियन्ते । ज्ञानसम्बन्धिविषये अयं प्रश्नस्तिष्ठति - बाह्यवस्तुनां ज्ञानसम्पादनाय किमस्ति प्रमाणम ? इति । अस्य उत्तरद्वयं मिलिब्यति । ये भवन्ति सौत्रान्तिकाः ते मन्यन्ते - वाह्यवस्तुनां ज्ञानं प्रत्यक्षेण न भवति, तस्य ज्ञानमनुमानद्वारा सिध्यतीति । अन्ये वैभाषिकनाम्ना विख्याताः एवं कथयन्ति - वाह्यवस्तुनां ज्ञानं प्रत्यक्षद्वारा एव मिलिष्यति, न त्वन्येन प्रमाणेन इति ।

एवं वौद्धधर्मस्य प्रमुखाः चत्वारः शाखाः विजृम्भन्ते । एतेषां शाखाचतुष्टयेषु पृथक् पृथक् विचारधारा तिष्ठति । पाश्चात्यदार्शनिक-दृष्ट्या एते चत्वारः भिन्नभिन्नत्वेन उल्लेखनीयाः भवन्ति, मतमेतद् समुचितं च । तस्मात् भिन्न भिन्नत्वेन वैभाषिक-सौन्नानिक योगाचार याध्यमिकपक्षचतुष्टयं विभक्ताध्यायचतुष्टयेषु निविश्य तेषां पक्षाणां विचारात्मकं स्वरूपिविचेचनिमदानीं आरभ्यते ।

, i

५०१) देसाविकदरांसम् :-

अहिमन् मते वाह्यमेवं आभ्यन्तरमुमे अपि नत्यत्वेन तिष्ठतः । वाह्यवस्तूनि अस्माभिः प्रत्यक्षं दृश्यन्ते । वाह्यवस्तूनां प्रत्यक्षं ज्ञानमस्माकं यानसिकंप्रतिरूपाणां द्वारा अनुमानेन न लभ्यते । यदि कदापि कस्यापि वस्तुनः प्रत्यक्षज्ञानं न भवति तिह् तत् कुत्रापि अस्तित्वेन न स्यात् । यतः यानसिकप्रतिरूपाणां द्वारा एव तेषामानुयानिकज्ञानमपि भवेत् । एतन्मतानुसारं सर्वेषां वाह्य-वस्तुनां ज्ञानं प्रत्यक्षेणेव सिध्यति । अतः एतेषां वादस्य प्रत्यक्षवादः इति नाम ।

#### २) वैभाषिकदर्शनपरिचयः :-

यद्यपि वैमाषिकसौत्रान्तिकौ आभ्यन्तरवस्त्नामेवं वाह्यवस्त्ना-मस्तित्व अभ्युपगच्छतः । किन्तु आधुनिकनव्यवादिनां कथनानुसारं एतेऽपि कथयन्ति यत् वस्तूनां ज्ञानं प्रत्यक्ष विना अन्येन न केनापि प्रमाणेन उपायेन वा सध्यति, अनुमानेऽपि प्रत्यक्षमेव तिष्ठिति । हश्यतामुदाहरणेन - धमं हष्ट्वा वह्नेः अनुमानं क्रियते, किन्तु अतीत-काले वाह्नघुमयोः एकत्र वर्तमानत्वेन ज्ञानं सम्पादितम् । येन पुरुषेण अनयो: वह्निध्मयोज्ञानमेकत्र न हष्टम् तेन धूमं-हष्ट्वा वह्नेरनुमानं कतुं न शनयते । यदि वाह्यवस्तूनां प्रत्यक्षं कदापि नाभूत् चेत्तर्हि केवलमानसिकप्रतिरूपाण्याधारीकृत्य सिद्धिनं वत्येव । यः कोऽपि कदापि किमपि वस्तु न हष्टवान् सः एताः मानसिकवस्थाः कस्यापि वस्तुनः प्रतिरूपाः इति वक्तुं न समर्थो भवति । प्रत्युत स तु एवं कथयति यत् मानसिकावस्था एव मौलिकी एवं स्वतन्त्रसता च इति, तस्याः अस्तित्वं कस्मिन्नपि वस्तुनि निर्भरं न तिष्ठति । अतः यदि विज्ञानवादस्य स्वीकारः कर्तन्यः तर्हि एतद्पि मन्तन्यं भवति यत् वाह्यवस्तूनां ज्ञानं प्रत्यक्षोणैव सिध्यति । अस्मादेव वैभाषिकमतं "वाह्यप्रत्यक्षवादः" इत्युच्यते । अस्य मतस्योत्पतिः मुख्यतः काश्मीरे अभूत् । वाह्यप्रत्यक्षवादिनां वैभाषिकानां मते संसारोऽपि सत्यः, निर्वाणमपि सत्यं भवति इति संक्षिप्तं वैभाषिकदर्शनम् । 🌑

# १०-१) सीनारितनदर्शनस् :-

एतहर्शनानुसारं वाह्यमाभ्यन्तरं च सत्यत्वेन वर्णितं भवति । वाह्यदेशे कियन्ति वस्तृति प्रतीयन्ते यदि तानि सर्वाणि असत्यानि तिह कस्यापि वस्तुनः दर्शनार्थं वाह्यवस्तुनः अपेक्षा न कर्तव्या भवेत् अथापि मन एव तदर्थं पर्याप्तं भवति । किन्तु स्वेच्छ्या मनः कस्यापि वस्तुनः अवलोकनं न करोति । यद्यपि यत्र कुत्रापि कस्मिन्नपि समये वाह्यवस्तुदर्शने इच्छा स्यात् तथापि तस्य वम्तुनः दर्शनं न सम्भवति । अनेन एतिसध्यति यत् वाह्यवस्तुनः दर्शनसमये अस्माकं मनसि यादृशी प्रतीतिः सा न तु किष्पता, परं तस्यास्तित्वं विहः स्थितस्य कस्यापि वस्तुनः उपि निर्भरतां करोति । उदाहरणेन—यदा अस्माभिः कोऽपि वृक्षः साक्षात्क्रियते तदा वस्तुनः वृक्षस्य मानसिकगतः आकारः एव प्रथमतः प्रत्यक्षेण स्वीक्रियते, अनन्तरं च तस्याकारानुसारे मानसिक-प्रतीतेः कारणभूतस्य वाह्यवृक्षस्य अनुमान क्रियते इति सिध्यति । एवेषां वादस्य "वाह्यवस्तूनि अनुमानेन साधिवतुं शवयन्ते । एतेषां वादस्य "वाह्यानुमेयवादः" इति नाम तिष्ठति ।

# २) सौत्रान्तिकदर्शनपरिचयः :-

सौत्रान्तिकः प्रमाणद्वयं मनुते - एकं चितं, अन्यत् वाह्यजगत् । अस्य कथनं भवति यत् वाह्यवस्तुनः अस्तित्वं यदि नाभ्युपगम्यते तिहं वाह्यवस्तुनां प्रतीतिः कथं भवितुं शक्यते ? इति । यदि प्रतीतिर्न

स्यात् तिहं वर्तमानस्यास्य वस्तुनः प्रतिपादन न कर्तुं शक्यते । एवमेव वाह्यवस्तुनः प्रत्यक्षं विना भ्रमवशेन वाह्यवस्तुनः सकाशत्वेनापि मानसिकावस्था प्रतीयते । येन बाह्यवस्तु प्रत्यक्षण न हष्टम् तेन मानसिकावस्था एव भ्रमवशेन बाह्यवस्तुसहशत्वेन प्रतिभाति इति वक्तुं न शक्यते, यथा बन्ध्यापुत्रः । विज्ञानवादिनः अनुसारं वाह्यवस्तु सत्तावत्वमेव न भजते इति । सौत्रान्तिकमतानुसारं सत्यमेतद् भवति यत् वर्तमानत्वेन वस्तुनः भावेऽपि तस्मिन् प्रत्यक्षत्वं जायते । किन्तु वस्तु एवं तस्य ज्ञानं च समकालीनत्वेन तिष्ठतः, एव तौ अभिन्नौ इतीयमपि युक्तिः न समीचीना । यतः अस्माकं यदा घटप्रत्यक्षो भवति तदा घटः शरीरात् वाह्यप्रदेशे तिष्ठति, तस्य ज्ञानं तु अन्त-स्तिष्ठति इत्ययमनुभवः स्पष्टः । अतः वस्तु ज्ञानाभिन्नत्वेन स्वीकार्यम् । यदि घटमनुष्ययोः न कोऽपि भेदः तर्हि एकेनोच्येत अहं घटः अस्मीति । एवं व्यवहारः न दृश्यते लोके । अन्यदिप कारणं तिस्ठति यदि वाह्यवस्तूनां न किमिप अस्तित्वं तर्हि घटपटालयादिज्ञानेषू अयं घट: अयं पट: इात भेद एव न तिष्ठेत्, यतः ज्ञानत्वेन घटपटयोः एकत्वं सिद्धम्। व्यवहारदशायां घट एव पटज्ञानेन न स्वीक्रियते । तस्मात् स्पटं प्रतिभाति - ज्ञानवस्तुनोः वस्तुसम्वन्धी भेदः अवश्य-मस्तीति । यथा मानसिकावस्थायाः सत्यत्वं तथा वाह्यवस्तुनः सत्यत्वमपि अवश्यमभ्युपगन्तव्यम् ।

ज्ञानस्य कारणचतुष्टयं तिष्ठति । आलम्बनम्, समनन्तरम्, आधिपत्यम्, सहकारिप्रत्ययात्मक्मिति तानि चत्वारि । (१) घटादिवाह्यविषयज्ञानस्य कारणमालम्बनम् । यतः ज्ञानस्य आकारः तेनैव उत्पद्यते । (२) ज्ञानस्य अव्यवहितपूर्ववित्या मानिसकावस्थया ज्ञाने चैतन्यमागिमष्यित, अतः अस्य नाम समनन्तर-मिति, । (३) विषयः एवं पूर्ववित्ज्ञानं सत्वेऽिष विना इन्द्रियेण वाह्य-विषयकं ज्ञान नानुभूयते । कस्यापि विषयस्य ज्ञानं इन्द्रियमाध्यमेनैव भवति, यथा शब्दादिष्ठवज्ञानं तत्विदिन्द्रियमाध्यमेनैव जायते न त्वन्येन । अतः इन्द्रियाणामिधपतित्वेन ज्ञनमेक स्वीकार्यम्, एतद् ज्ञानं नियामक-

्राकारावि सहारकार स्वार प्रति प्रति अलोक आवष्यक स्वार प्रति सहारकार स्वार प्रति स्वार कार्य कार



# १९-१) योगाचारदर्शनम् :-

वास्य वादस्य प्रवर्तकाः असङ्गवहुवन्बुस्थिरमितिङ् नागवमे-पालधर्मशीलशान्तिरक्षितकमलशीलादयः प्रमुखाः विद्वांतः एष्टिब्यन्ति । वादस्यास्य विज्ञानवादः इति नाम । अस्य मतानुसारं सर्वे वाह्यदार्थाः असत्याः । यद्वस्तु वाह्यत्वेन दरीहश्यते तत् चित्तस्य प्रतीति कपात्मकं भवति । किन्तु चित्तस्य अस्तित्वे न कोऽपि सन्देहः तिष्ठि । यदि चित्तस्य अस्तित्वं न स्यात् वर्षि कथनमेव विरोधात्मकं स्यात्, यतः अयं चित्तस्येव विचारः भवति । चित्तस्य विचारः चित्तं विना न भवितुं शवनोति । यदि आध्यन्तरं किमपि वस्तु न स्यात् वर्षि विचारस्योत्पत्तिरेव न सम्भवेत । अतः चित्तस्य अस्त्रीकरणेन बदतोव्याघातः समुत्पद्यते । तस्मात् चित्तमेकमस्ति । तिच्चत्तमेव विज्ञानित्युच्यते । मतेऽस्मिन् विज्ञानस्यैव प्राधान्यदानेन अयं ''विज्ञानवादः'' इति लोके प्रथितयशः स्तिष्ठित ।

## २) योगाचरदर्शनपरिवयः :-

माध्यमिकमतानुसारं वाह्यवस्तूनामस्तित्वं न मनुते विज्ञानवादी इति प्रागेवावोचाम । किन्तु माध्यमिकाः चित्तस्यापि अस्तित्वं न सन्यन्ते इत्ययं विशेषः तत्र तिष्ठति । भवतु नाम यदि चित्तं मनः वा न भवतः तर्हि कस्यापि विचारस्य प्रतिपादनं न सम्भवेत । यन्मतं मनसः अस्तित्वं नास्तीति, तदानीं स्वयमेव असिद्धतां प्राप्नोति । अतः मतस्य

अथवा विचाराप सम्भावनाय चित्तस्य म्बीव एका यावश्ययां भवति । वाह्यपदार्थाः चित्तस्य विज्ञानमात्रत्वेन तिप्ठन्ति । विज्ञानस्य यः प्रवाहः तदेव चित्तमित्यूच्यते । मनसः, वहिर्गतत्वेन ये दरीहश्यन्ते अन्यान्य-पदार्थाः शरीरं च, एते सव मनसि अन्तर्भताः भवन्ति। यथा -म्बद्रमाति भ्राद्यः । ज्ञानमेव सर्वत्र सत्तावत्वेन तिष्ठति । अतः न केनापि प्रमाणेन सिध्यति ज्ञानभिन्नत्वेन अन्यत् वस्तु सत्यत्वेन स्थास्यतीति । यदि वाह्यवस्तुनां सत्यत्वमङ्गीकियते तर्हि वह्नचः कठिनसमस्याः आगच्छन्ति । किं वाह्य वस्तु अणुमाणं भवति उत अणस्यः सुष्टम् । यदि अणुमात्रं तर्हि तत् सूक्ष्मत्वात् प्रत्यक्षेण हप्ट् न शक्यते । अथवा अघिकाणुभ्यः निर्मितं वस्तु इत्युच्यते तिह सम्पूर्णस्य वस्तुनः प्रत्यक्षोऽपि न सम्भवति । अतः मनसः वाह्यत्वेन कस्यापि वस्तूनः अस्तित्वं यद्यप्यभ्युपगम्येत तथापि तस्य ज्ञानम्तपद्यते इति कथनमसम्भवमेव इति एका समस्या। द्वितीया त् - वस्त्नः ज्ञानं तावस्पर्यन्तं न भवति यावत् तस्योत्पत्तिरेव न स्यात् इति । अयमिप प्रश्नः कयं सङ्गच्छते । यतो हि वस्तु क्षणिकं तिष्ठति । तस्योत्पत्ते: साकं तस्य नाशोऽपि तिष्ठति। किमपि वस्तु तस्य च ज्ञानं क्षणमेकं तिष्ठिति इत्यतः वाह्यवस्तुवादिना एतदिष वनतुं न शनयते यत् ज्ञानस्य कारणत्वेन वस्तु अस्तीति । कार्यस्य प्रथमं कारणं तिष्ठति, कार्यकारणौ न समसामयिकौ । वस्तुनाशानन्तरं तस्य प्रत्यक्षां भविष्यति इत्यपि वनतुं न शक्यते । यतः यदा वस्तु नष्ट भवति, अनन्तरं तस्य प्रत्यक्षत्वं कथ साधियतुं शक्यते । अत वाह्यवस्तूनां ज्ञानसम्भवः न।वतिष्ठति । तथाच विचारेण अनेन सिद्धमेतत् ज्ञानातिरिक्तत्वेन वस्त्नामस्तित्वं नास्तीति।

एतन्मतं "विज्ञानवादः" इति प्रथां प्राप । अस्मिन् वादे अस्तित्वेन विज्ञानमेकमेव तिष्ठति । यद्वस्तु वाह्यत्वेन प्रतीयते तत् यथार्थेन मानसप्रत्यक्षात्मकं भवति । मनस्तु प्रवाहरूपेण विष्ठति, अस्मिन् प्रवाहे अतीतानुभवस्य संस्कारस्तिष्ठति । यस्मिन् समये यस्य संस्कारस्य परिस्थितिरनुकूला भवति तस्मिन् समये तस्य संस्कारस्य

प्रादुमांवः भवति । अतः एतहक्तुं शक्यते यत् मतेऽस्मिन् संस्कारस्यास्य परिपाको भवतीति । फलतः यस्मिन् समये यादणः संस्कार तादनं ज्ञानं समुत्पद्यते । एवमेव विशेषसमये विशेषप्रकारात्मकं ज्ञानं प्रादुर्भवति । एलद् स्मृतिहण्टान्तानुसारं स्पष्टोभवति । यद्यपि इदानीमस्माकं मनसि अनेके संस्काराः निहिताः सन्ति तथापि एते सर्वे विशेषसमये विशेषसंस्कारवत्वेन स्मृतिसम्भवं प्राप्नुवित्त । आलयविज्ञानत्वेन मनः उच्यते । यतः मनसि एव विभिन्नविज्ञानानि तिष्ठिन्ति। अस्मिन् सर्वाणि ज्ञानानि वीजरूपेण तिष्ठिन्ति। अतः अन्यदर्शनानुसारमस्मिन्नपि मते आत्मा अस्ति । किन्तु मनसि एव भात्मिन अस्ति महान् भेदः । आत्या यथा अपरिवर्तनशीलः नित्यम्च तथा आलस्यविज्ञानमिति वक्तुं न शक्यते । मनस्तु परिवर्तनशीलचितवृतीनां एकं प्रवाहाण्मकम् । अभ्यासेन एवमात्मसंयमद्वारा आलयविज्ञान वशीकृत्य अनेन वशीकृतेन मनसा विषयज्ञानस्योत्पत्तिमवरोद्धं शक्यते । एवं विषयज्ञानाभावे मनः निर्वाणप्राप्तये प्रयत्नं करोति । आहम-संयमस्य तथा योगाभ्यासस्य च मार्गानुसरणं यदि न क्रियेत तिह तृष्णाभूतेभ्यः आसक्तिभ्यः मुक्तिनं मिलिष्यति । फलस्वरूपेण काल्पनिकवाह्यजगतः बन्धनमिप न नष्टं भवति, पुनश्चासिक्तः वधंते। केवल विज्ञानमेव स्वतः त्रतया परिनिष्पन्न भवति । अस्मिन् विज्ञाने जगत्ं आधारितमस्ति, अतः अयं प्रपञ्चः परतन्त्रः । यथा रज्जुसर्पस्वप्नदृष्टान्ताद्यः जगतः वस्तु आधारीकृत्य परिकल्पिताः तथा जानमाधारीकृत्य अय प्रवञ्चः तिष्ठिति ।

योगाचारः इति पद्स्य अर्थद्वयं तिष्ठति । तत्र प्रथमः - आलय-विज्ञानस्य अस्तित्वप्रतिपादनाय योगस्य आचरणम् इति योगाचारः । अर्थात् वाह्यजगतः काल्पनिकतायाः समीचीनज्ञानस्म्पादनाय योगस्य अस्यासः क्रियते । द्वितीयस्तु अय भवति – योगश्चासौ आचारश्च योगाचारः इति । योगस्य तात्पर्यम् - जिज्ञासा, आचारः सदाचारः इति । एवं भवति सक्षिप्तं योगाच। रदर्शनम् ।

### ३) आत्मत्यरूपविवेचनम्।,-

विज्ञानमेव आत्मा इत्युच्यते । सः एव विज्ञानस्वरूपः आत्मा आच्यारिंमकदेहाद्याकारे अहमित्यनुभवेन मासते । मतेऽस्मिन् ज्ञानं संस्कारत्वेन तिष्ठाते, सापेक्षात्मकं ज्ञानं प्रतिभासते इति युक्तियुक्तमेव । अस्यामवस्थायां जीवाऽत्मनि या प्रादेशिकत्वस्थलत्वादीनां प्रतीतिर्जायते सेयं प्रतीतिरुत्पन्ना भवति । अर्थात् प्रादेशिकत्वादयः नोत्पद्यन्ते । एवं शरीरावयवच्छेदेन आत्मिन छेद: न जायते । अत्र कारणमेतद् भवति विज्ञानं प्रतिक्षणं विभिन्नत्वेन भासते । अर्थात यस्मिन् समये शरीरसंस्थानं तिष्ठति तिष्मन् समये ताहणं विजन भासते । विज्ञानावयनाः शरीरावयवसदृशत्वं प्राप्तुवन्ति । विज्ञानस्य विश्रुद्धाः वयवः कोऽपि नास्ति । यस्योत्पतिः अवयवान्तराधीना न भवति सः विश्वद्धावयवः इत्युच्यते । मतेऽस्मिन विज्ञानावयवस्योत्पतिः शरीरा-वयवाधीना इत्यतः अयं न शुद्धः । मूर्तपरमाणूनां सङ्घातस्य नाम शरीरिमिति, यदान्तरं विज्ञानं तत पञ्चस्कन्धानां समवायत्मकं भवति । तदपि कल्पनामयस्यप्नवस्तुतुल्यमस्ति । अनेन कारणेन अवयवः पृथगिति न सिध्यति । एवं क्षणभङ्ग वादिनामस्मिन् मते नित्यत्वेन स्थिरत्वेन च न किमपि वस्तू तिष्ठति । एवमेते "क्षणिक-विज्ञानसात्मां "इति आत्मस्वरूपं प्रतिपादयन्ति।

概 图 器

# १२-१) साध्यसिकदर्शनम् :-

एतहर्शनं शून्यवादिनां कृते भवति । एतन्मतानुसारं हिप्टगोचरत्वेन प्रपञ्चे ये ये पदार्थाः ते सर्वे एव असत्तात्मकाः असद्रूपार्च भविष्यन्ति । तथा च संसारः शून्यत्वेन तिष्ठति । वाह्यत्वेन एवमान्तरत्वेन च सन्ति ये विषयाः एतेषां व्यवहारः अवस्तुनिष्ठः । अतः एव अस्य मतस्य "शून्यवादः" इति सज्ञा ।

### २) माध्यमिकदर्शनपरिचयः :-

शून्यवादस्य प्रवर्तक नागार्जुनः । द्वितीयशताब्द्यां दक्षिणभारतस्य एकस्मिन् बाह्यणकुटुम्बे अस्य जन्म आसीत् । बुद्धचरितप्रणता अश्वयोषोऽिष वादस्यास्य समर्थकः । नागार्जुनस्य मूलमाध्यमिककारिका एव आधारिशला भवति शून्यवादस्य । आर्यदेवस्य चतुःशतिका अपि अस्मिन् वादे मुख्यो ग्रन्थः । वर्षेऽस्मिन् भारते वौद्धेतरदाशनिकाः शून्यवादात् अंशममुं स्वीकृतवन्तः यत् संसारः शून्यमयः,अर्थात् कस्यापि वस्तुनः अस्तित्वं नास्तीति । विचारममुं समर्थयन् श्रीमान् माधवाचार्यः स्वसर्वदर्शनसंग्रहे युक्तिमिमां प्रकटितवान् - ज्ञाता, ज्ञेयम् ज्ञानम् इमानि त्रीणि परस्पराश्रितानि भवन्ति । एकस्य अस्तित्वमविषय्योर्द्योर्मध्ये तिष्ठति । यदि एकस्य असत्वमागतं अवशिष्टौ द्वावि असद्भूतौ इति सिद्यतः । यथा — रज्जुसपद्दिन्दान्तः । एतद् दृष्टान्तानुसारं प्रतीयते यत् स्वप्नपञ्चवत् ज्ञाता ज्ञानं ज्ञयं च इमानि सर्वाणि असद्भूतानि इति । एयमस्माभिः साक्षात्त्रव्यते - सर्वेषां वस्तनां वाद्याप्रस्थनानि

महाद्वाद नाहित अतः संसारः असत्यः दति । भारतीयदर्शनेषु तत्र तत्र अस्य णून्यवादस्य सर्ववैनासिकवाद 'इत्युल्लेखः कृतः । यतः एतन्मतानु । सारं कस्यापि वस्तुनः सत्ता नास्ति । किन्तु यदि सम्यगालोच्य विचारिते स्रति तर्हि माध्यमिकमतमेतत् न वैनाशिकवादः इति सिध्यति । अस्मिन् मते इन्द्रियप्रत्यक्षेण जगतः असत्यत्वसुपकल्यितं भवति ।

प्रत्यक्षजगतः अपेक्षया एका अस्ति पारमाथिकी सत्ता। इयं सत्ता अवणंनीया । अस्याः सम्बन्धे न किमपि वक्तुं शक्यते यत् इयं भानिमकी वाह्या वा इति । साधारणलौकिकजनानां विचारानुसार-मवर्णनीयत्वात् इयं शून्यत्वेन भण्यते । किन्तु अस्याः पारमाथिकसत्तायाः वणन नकारात्मक भवति । यत्सत्थं तन्निरपेक्षम् । निरपेक्षं स्वस्य अस्तित्वसम्यादनाय कस्यापि वस्तुनि न निर्भरतां प्राप्नोति । साधारगतः अस्याभिः कियन्ति वस्तूनि साक्षात्त्रियन्ते तानि सर्वाणि यस्मिन् क्सिमन्निप वस्तुनि निर्भरत्वेन तिष्ठानेत। अतः इमाने वस्तूने न सत्यत्वेनाभ्युपगम्यन्ते । एवयेतेषां वस्तूनामसत्यत्वमपि वक्तुं न शक्यते । यादे इमानि आकाणकुसुमवत् सर्वथा असद्भूतानि तर्हि एतेषामस्तित्वं प्रत्यक्षोण नानुभूयते, प्रपञ्चस्तु अनुभूयत एव । अतः आकाशकुसुमवत् न अप्रत्यक्षः अयं प्रपञ्चः । आरेमन् सत्यत्वमप्यस्ति एवमसत्यत्वमपि च । अयं प्रश्नः उदेति यत् सत्यमपि नास्ति, असत्यमपि नास्ति इत्यय व्यवहार: सर्वथा विरुद्धो भवतीति । विचारस्यास्य समाधानाय पारमाधिकप्रतायाः अवर्णनीयत्वं प्रतिपादितम् । वर्णनातीतत्त्वस्य जून्यवादः इति व्यवहारः । वस्तूनां यथार्थस्वरूपं सत्येन, असत्येन वा अथवा सदलत्वेन उत सदसद्भिन्नेन इति निश्चेतुं न शक्यते । वस्तूनां स्वरूप कोटिचतुष्टयरहितमित्यतः शून्यम् इत्युच्यते । यदि शून्यं तर्हि तस्य पारमाथिकं स्वरूपमवर्णनीयं भवति । अस्याः अवर्णनीयतायाः प्रमाणियतुमेव प्रतीत्यसमुत्पादः वुद्धेनाभिहितः । नागार्जुनस्य कथनं भवति प्रतीत्यसमुत्पादः शून्यत्वं वौधयतीति । वस्तूनां कोऽपि धर्मः

नाति, यस्योत्पतिः अन्यस्योपिर न तिप्ठेत । अर्थात् कियन्तः धर्माः सन्ति ते सर्वे शून्यात्मकाः ! अनेन विचारेण एतत् स्पष्टीक्रियते यत् वस्तूनां परावलस्वनम्, तेपां निरन्तरपरिवर्तनशीलतां, तेषामवर्णनीयता-मेत्र शून्यमिति वदन्ति ।

मतमम् मध्यममार्गः इत्यूच्यते, यतः एतत् एकान्तिकमते भयः भिन्नम । अस्मिन् मते वस्तूनां सर्वथा निरपेक्षत्वं एवमात्मनिर्भरता चाङ्गोकियते, एव नेव वस्तूनां सम्पूर्णतया असत्यत्वमपि प्रतिपाद्यते । शुन्यवादस्य माध्यामे कत्वमेतदर्थम्च्यते यत् अयं वादः त्रतीत्यसम्त्पादेनैव उत्पन्नः । परनिर्भरत्वेन वस्तुनां स्वभावः अर्थात स्वस्वरूपमवर्णनीयत्वेन तिष्ठांते । केचन मतममुं सापेक्षनादत्वेनापि व्यवहरन्ति । वस्तूनां प्रत्येकतया विशिष्टो धर्मः अन्यवस्त्नाम्परि निर्भरो भवात । अत. तस्यास्तित्वमेव तेभ्यः वस्तुभ्यः अपेक्षतं भवति । सापेक्षः वादानुसार कस्याप वस्तुन: विषयस्य च स्वत्वेन किमापे निश्चतत्वम्, निरपेक्षत्वम्, तथा स्वतन्त्रस्वभाववत्वं नास्ति । वादेऽस्मिन् प्रपञ्च-विचारेण सह पारमाथिकसतासम्बन्धिविचारोऽपं कियते । एतेषां कथनमस्ति यत् वुद्धस्य प्रतीत्यसमुत्पादः अथवा अनित्यवादः केवलं हरयमानप्रपञ्चस्य प्रतिपादनार्थ आरब्धोऽस्ति, यंवयं प्रत्यक्षद्वारा अभ्युपगच्छामः। अत्र एकः प्रश्तः उदेति-यैः संस्कारैः इन्द्रियज्ञानम्त्पद्यते. निर्वाणदशायां तेषां यदा निरोधो जायते तदा कीहशः अनुभवः स्थास्यति ? इति । अस्योत्तरं भवति - तिस्मन् समये या अनुभृतिः सा न सापेक्षा भवति । अतः माध्यमिकाः वदन्ति-सा अनुभूतिरेव पारमाधिकी, या दृश्यवस्तूनां परा, नित्या, निरपेक्षा एवं साधारणधर्मैः रहिता च भवति । नागार्जुनमतानुसारं सत्यद्वयं तिष्ठति - एका संवृत्यात्मिका. अन्या पारमाथिकी चेति । संवृत्तिसत्यं तिष्ठति साधारणजनानां कृते । उतमानां कृते पारमाथिकी तिष्ठति । पारमाथिकसत्यप्राप्तये संवृत्तिसत्यं साधनं भवति । निर्वाणावस्था साधारणव्यावहारिकावस्थापेक्षया भिन्ना । निर्वाणाप्राप्तयनन्तरं मन्ष्यः साधारणव्यावहारिकनामरूपश्यः उपरि गमिष्यति । अतः एव इयमवस्था केवलं जनगणा '

साव्यते । नाम जीवना व्यवनानुसायं - साधारणं प्राणेष्यः आधित होन यदण्यं, तस्य प्राप्तन भवत्त, अर्थात् सदम प्राप्तिमास्न, तस्य ।वनाप्तो नास्नि यत् नित्यमपि नास्ति, यित्रस्त्रं न भवति यस्य उत्पतिरपि नास्ति तादणी अवस्था निर्वाणात्रस्था भविष्यति । निर्वाणस्य तथाभूतस्वरूपं यः जानाति सः तथागतः इत्युच्यते । तथागतस्य स्वरूपमपि वणियतुं न णक्यते ।

#### ३) अध्यासिववेचनम् :-

111

शून्यवादिनां माध्यमिकानां कथनमस्ति यत् इदं रजतिमत्यत्र रजतस्य यः भ्रमः ण्रीक्तिकायां भविष्यति, तस्य भ्रमस्य आलस्वनं णून्यमेव भवति अर्थात् किमपि सत नान्तीति । एतेषां मते परमार्थवस्तूत्वेन ण्किरिति एकः पदार्थः नास्ति, किन्तु ण्न्यमेवास्ति । इदं रजत-मित्यत्र रजतभ्रमस्यानम्यन असदेव भवति इति सिध्यति । णून्यवादिनां कथनमस्ति यत् असत्प्रकाशनशांक्तमति या वासना सा स्वय असत्स्वरूपा सती अपि सत्सहशत्वेन भासते इति । अयं प्रकाशः अनादिकालादारभ्य निरन्तरं धाराप्रवाहरूपेग चलन् आगच्छति । असत्प्रकाशनशक्तिमति या वासना सा असिद्धः । नमपि सत्सदशत्वेन प्रकाशयति, एवं स्वसत्शीं अस्तप्रकाशनशक्तिमपि प्रकाशयित । अस्याः वासनायाः विज्ञाने या अस्ति असत्प्रकाशनाशक्तिः सा एव स्वप्नहष्टान्ते सिध्यति । येन प्रकारेण स्वप्नद्शायां असत्पदार्थस्यैव भानं भविष्यति, एवमेव संसार-दःशायां असत्पदार्थस्यैव सदा भानमवतिष्ठते । अस्याः असत्प्रकाशनशक्तो एव अविद्या अथवा संवृत्तिरित्यूच्यते । अतः एव असत्प्रकाशन-शक्तिमत्या अविद्यया एव असड्वः यः प्रपञ्च सः एव सत्सद्दशत्वेन । भासते इति अध्यासविचारः ।

तथा च माध्यमिकदर्शने सत्यद्वय तिष्ठति-संवृत्ति - पारमाथि - केति । प्रपञ्चस्य असत्यत्वं मन्यते । पारमाथिकसत्यस्य नकारा-त्मकवर्णनं क्रियते । निर्वाणावस्था पारमाथिकसत्यस्यानुभूतिरिति स्वीक्रियते । सामान्यतः एतेपां विचाराणां सहयोगः अद्वैतवेदान्त दर्शनेऽपि मिलिष्यति । भवति चेत्रं माध्यमिकदर्शनम् ॥

# ः । बोद्धसम्ब देवबाहिरसः :-

प्रकृतमनुसरामः। केचन विद्वांसः वाद्वधर्मस्य उपनिषदमार्गात् ितान्तपृथक्त्वेन मन्यन्ते। यतः वुद्धेन यज्ञाप्तकर्मकाण्डस्य समधिक-ग्निदा कृता। तस्मात् सः अवैदिकः इति मत्वा तस्य सिद्धान्तः सर्वथा वेदिवरुद्धः इत्यङ्गीत्त्र्यते। येदोक्नेश्वरे अस्य प्रामाण्यामावात् दर्णनस्यास्य नास्तिकत्वमागतम्। यद्यपि अनेन ईश्वरस्यास्तित्वं देवादिपूजादयः खण्डिताः तथापि बुद्धेन अनेकाः उपनिषच्छुतयः स्वमतदाढ्याय स्वीकृताः। यथा - तद्ध एक एवाहुः असदेवेदमग्र वासीत् तस्मादस्तः सज्जायते (छा० उ ६ ६ - २ - १ ६ द्याद्यः। आश्रमचतुष्टयेषु अन्यतमान्तिमत्वेन यः अस्ति संन्यासः मः बुद्धेनापि मुख्यत्वेन स्वीकृतः। सः एव आत्मज्ञाने आत्मज्ञानोपदुशे च अधिकारी इति बुद्धेन निर्णीयते।

एतदत्र चिन्तनीयं धवित यत् आस्तिकः पूर्वपक्षत्वेन खिद्धान्तः-विरोधत्वेन च याः श्रुतयः परिगणिताः सन्ति ताः श्रुतीः बुद्धेन मुख्यत्वेन स्वीकृत्य तासां श्रुतीनामुपरि स्वसिद्धान्तः समुपस्थापितो भवतीति ।

### १२) आत्मिन पुर्नीवश्वासः :-

महायानपन्थानुसारं पारामाथिकत्वेन एकः आत्मा अस्ति, तस्यात्मनः मिथ्या नास्तीति महायानिकाः प्रतिपादयन्ति । प्राचीनवौद्धदर्शने हीनयाने तु आत्मनः अस्तित्वं न मन्यते । अतः साधारणमनुष्यस्य इयंमाशङ्का अशान्तिश्च समुत्पन्ना - यदि आत्मनः अस्तित्वं
नास्ति तर्हि कस्य मुक्तिः ? कथं वा सा भविष्यति इति । महायानानुसारं केवलहीनात्मनः मिथ्यात्वमुपकल्प्यते । एवं यदा हीनात्मस्थाने
महात्मनः अस्तिवं स्थापितं भवेत् तदा महायानिषु आशायाः पुनप्राच्चारः तिष्ठति । वर्त्तमानसमये हीनयानमहायानयोर्मध्ये
भरस्परिवरोधो वर्तते ।

# १३) बौद्धमते मोक्षरपञ्चिचारः :-

अन्यदार्णनिकेषु उच्यते यः मोक्षः सः वौद्धमते निर्वाणि ः भिश्चीयते । वुद्धस्य विचारहष्ट्या ज्ञानप्राप्तिः निर्वाणि मिति भण्यतः विच्छित्रप्रवाहरूपादुत्पन्ननामरूपतृष्णायाः वशीभूतत्वेन या जीवन-प्रवाहरूपात्मकत्वेन सन्ततं गतिणीलाः तस्याः प्रवाहात्मकगःया विच्छदप्राप्तिरेव निर्वाणिमित्युच्यते । यथा – ज्वलनात्मके दीपे यद् तेलसमाप्तिभवति तदा स्वयंपव सः दीपः शान्तो भूत्वा अस्तं गिमष्यति एवमेव कामादिभागात्मकपुनर्जञ्जादि नित्यत्वेन वर्तमानानामात्मा श्रवादीनां क्षयानन्तरं पुनः तस्य जीवस्य संसारवन्धने अर्वागामन् नष्टं भवति । यत्र तृष्णा सम्पूर्णाः नष्टा भवति, एवं भोगाद्याश्रवाण किमपि अस्तित्वं न तिष्ठति, तस्याः अवस्थायाः एव भगवान् वृद्धः निर्वाणमिति सज्ञा कृतवान् । इति संक्षिष्तं वौद्धदर्शनम् ।। इति शम्।





Dr. P. S. Hebbar.

The writer of this book belongs to South Kanara Udupi Taluk, Parampalli Village, Karnataka. He come from respected Brahmin family and his ancesters were great Samskrit Scholars. So Samskrit's blood flows in him also. He learnt Samskrit from his childhood, took

full knowledge in Rig-Veda from his father up to 1962, then went to Madras to take education in Adwaita Vedanta in Mylapoor Samskrit College. After that he got Siromani degree from Madras University. He researched from 1970 to 72 in Kendreeya Samskrit Vidyapeerha, Tirupati and acquired Vidyavaridhi (Ph. D.) from Varanasey Samskrit University for the thesis 'ऋग्वेदे अहँत-सिद्धान्तानां समीक्षणम्' In between 1974-76 he worked Vidyavachaspati (D. Litt) degree and worte thesis on 'तैतिरीयसंहितायाम् अद्वैतसिद्धान्तानां समीक्षणम्'. He also worked as Research Assistant in S. V. Universit, Tirupati under Sankar kosa project and it was completed under his great service. In 1978 he was part-time lecturer in K. S. Vidyapeetha, Tirupati and now he is giving his service as Lecturer in "Adwaita Vedanta" in Sri Sadasiva Kendriya Samskrit Vidyapee, tham Puri, DWADASHA DARSHANA SAMEEKSHANAM is the frist book coming from him and he believes that it may be usefull to be all Samsk it students.

| decora |   |  |  |
|--------|---|--|--|
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
| \$ ·   | 4 |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |
|        |   |  |  |